

دراسة تحليلية تتناول (الأداة، والمنادَى، والمنادِي، وما وَلِيَ الأداة، وما وَلِيَ المنادَى)

الدكتور على القادم حمثًا لمعتصم وهان

وقد أضفت إليه فوائد سمعتها من الأستاذ الدكتور العلامة إبراهيم عبد الرحمن خليفة رَحِمَدُ أَللَّهُ وفوائد أخر متفرقة





النياليث الغيران

# 

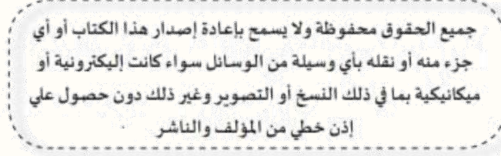
دراسة تحليلية تتناول (الأداة، والمنادَى، والمنادَى، والمنادَى، والمنادَى،

الدكتور عالقا دمجمَّ المعتصم دهان

وقد أضفت إليه فوائد سمعتها من الأستاذ الدكتور العلامة إبراهيم عبد الرحمن خليفة رَحِمَهُ ٱللَّهُ وفوائد أخر متفرقة



## حيع لحتوز يخنظة



الطبعة الأولى: ١٤٤١هـ/٢٠٢م

رقم الإيداع: ٢٠٢٠/٢٠١٠٣

الرقم الدولي: 3-54-6838-977



# **⑨ ① @ DarElollaa ® Dar\_Elollaa @ hotmail.com**

- الأزهر : شارع محمد عبده خلف الجامع الأزهر .
  - 01050144505 0225117747 (6)
- (﴿ المنصورة : عزبة عقل بجوار جامعة الأزهر .
  - 01007868983 -0502357979 @







## مُقْتَلِّفُنْہُا:

الحمد لله ربِّ العالمين، القريب من عباده التائبين، الجيب دعوة السائلين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، وقدوة الخلق أجمعين، ومبين آيات الذكر الحكيم.

أما بعد: فإن القرآن الكريم هو خطاب الخالد المنزل للعالمين، هدى ورحمة وتبيانًا لكلّ شيء، يهدي للتي هي أقوم، وينير بصائر السالكين.

وهو دستور هذه الأمة، فمنه يستمد المسلمُ عقيدته، وبه يعرف عبادته، وما يرضي ربه عَرَقَ عَبَلَ، وفيه ما يحتاج إليه من التوجيهات والإرشادات في الأخلاق والمعاملات. يخاطب النّفس البشريَّة من كلِّ مداخلها، يخاطب الإنسان ويكرِّمه، ففيه: الأمر والنَّهي والاستفهام والعرض والتَّمني، والدعاء، والنَّداء، والتَّرجي، والتَّمني، والنَّفي..الخ.

وفيه: التَّوجيهُ والتَّعليمُ والتَّشخيصُ والقصَّةُ والعبرةُ، والآيةُ الكونيةُ والحجَّةُ والدَّليلُ. يدخلُ قلبَ المؤمن حتَّى يتمكَّن منه فيزيده إيمانًا وطاعة.

ويتميَّزُ النداء من بين أساليب الخطاب القرآني بأنَّه عميقُ التَّأثير، يلامسُ الأحاسيسَ الإنسانيَّة، ويثيرُ الأفكارَ العقليَّة، فيؤسِّسُ فيها القناعة..

كما أنَّه يتنوَّعُ بما يتلاءم مع حال المخاطبين واستجابتهم؛ فإنَّ وجوه المخاطبات في القرآن الكريم فيها التَّوافق التَّامُّ مع المقام ومقتضى الحال.

ولا يحتاجُ المرءُ لكثيرِ تدبُّرٍ ليلحظَ ذلك التَّنوع، ويتبيَّنُ للباحث من دراسةِ هذه النُّصوصِ أنَّ هذا التَّنوعَ لا يجري عبثًا، بل إنَّه يأتي دائمًا بحيثُ يعبِّرُ بأقصى درجاتِ الدِّقةِ، وبحساسيَّةٍ بالغَةٍ عن تغيُّر المعنى المراد تبعًا للمواقفِ والموضوعات والمخاطبين، وبما يليقُ بجلالِ ربوبيَّة الله عَرَّفِكِلَ، وبما يناسبُ قدر المخاطب أو المخاطبين. كما أنَّ التَّنوعَ يتلاءمُ مع



مقتضياتِ المعاني والألفاظ، ومع طبيعةِ المخاطبين، ومكانة المخاطِب -بكسر الطاء المهملة-، والمخاطَب -بفتح الطاء المهملة-.

والإنسان مدنيُّ بالطبع، لا يمكنه التفرد عن الجماعة بعيشه، بل يفتقر بعضهم لبعض في مصالح الدارين (۱). قال الإمام الرازي رَحَمَهُ اللَّهُ: "إنَّ الإنسان خلق مدنيًّا بالطبع؛ لأنَّ الإنسان الواحد لا ينتظم مصالحه إلا عند وجود مدينة تامة، حتى أن هذا يحرث، وذلك يطحن، وذلك يخبز، وذلك ينسج، وهذا يخيط. وبالجملة فيكون كل واحدة منهم مشغولًا بمهمًّ، وينتظم من أعمال الجميع مصالح الجميع (۱).

واللَّغة جاءت لحاجة المخاطَبين بعضهم لبعض. والأصل عندما تضع اللُّغة كلمةً لإفادة معنى من المعاني أن تضعها لأوَّل حاجة الإنسان المخاطَب، فأوَّل ما يحتاج الإنسان إلى التَّعامل مع الكون المحيط به.

والأصل أن يكون ذلك الوضع للحاجات المحسنة. ولنفترض أن معنا واحدًا من النّاس فقط في بيئته، فعندما نريد أن يصبح بيننا وبينه تفاهم، ولنفترض أنّنا نخاف عليه من حيوانٍ مفترسٍ واقفٍ أمامنا فإننا نشير له بما يفيد الابتعاد عنه، وعندما نشير له بذلك إنما نشير له على شيءٍ محسوس، فإنّنا نضع للحيوان اسمًا بحيث لو كان المخاطب لا يرى إشارتنا يفهم من الكلمة التي سنضعها أنّ الذي أمامه حيوانٌ مفترس، أو الذي سيأتيه مثلًا: أسدٌ. فأسد؛ لتنبه المخاطب، فاصطلحنا أنّ الحيوان المفترس (أسد)، فعندما أقول: (أسد) ينظر إلى هذا الحيوان.

والنّداءَ وسيلةٌ من وسائلِ الاتّصال بين البشر، وهو يحقق أهدافًا، كالتحذير والتنبيه والإرشاد.. إلى غير ذلك. وفيه ما يدلُّ على اجتماعيَّة اللُّغة العربيَّة من حيث تنوع أدوات النداء بما يتوافق مع الحال، ويحقق الغاية منه.

والنداء لا يُستغنى عنه؛ لأهميته والحاجة إليه؛ ولذلك كثر استخدامه بين البشر، ولكنه تميز في اللغة العربية بالتنوع، حيث تختلف الأداة والأسلوب بما يتناسب مع الغرض والمقام والحال، وذلك من خصائص اللغة العربية التي أضفت على أساليب الخطاب بُعْدًا وتميزًا عن سائر اللغات الأحرى.

<sup>(</sup>١) انظر: فيض القدير (٢٥٢/٦).

<sup>(</sup>٢) تفسير الرازي (٣٨٦/٢٦)، وانظر: المقدمة، لابن خلدون (٤١- ٣٤).



واللغة العربية هي لغة القرآن الكريم المنزل، وقد كثر استخدام النداء في القرآن الكريم، وتميز من بين أساليب الخطاب الأخرى بأنَّه عميقُ التَّاثير، يلامسُ الأحاسيسَ الإنسانيَّة، ويثيرُ الأفكارَ العقليَّة، فيؤسِّسُ فيها القناعة، فهو ينبه المخاطب إلى ما ينفعه، ويصلح أحواله في الدارين، ويؤنسه بالقرب من المنادِي.

كما أنَّه يتنوَّعُ بما يتلاءم مع حال المخاطبين واستجابتهم؛ فإنَّ وجوه المخاطبات في القرآن الكريم عامة فيها: التَّوافق التَّامُّ مع المقام ومقتضى الحال.

قال الإمام عزُّ الدين بن عبد السَّلام رَحْمَهُ اللَّهُ: "النِّداء تنبيه للمنادى؛ ليسمع ما يلقى الله بعد النِّداء من الكلام؛ ليعمل بمقتضاه؛ ولذلك كثر النِّداء في القرآن "(١).

إِنَّ النِّداء هو من أنواع الخطاب القرآني المباشر، وإِنَّ التَّعرف على أساليب الخطاب القرآني المباشر تعرُّفٌ على أبلغ أنواع الخطاب مع الآخر، ينبه المنادَى إلى أهمية الخطاب بأسلوب يناسب حال المنادَى من القرب أو التوسط أو البعد.

ولبلاغة النداء في القرآن الكريم أوجه متنوعة من حيث ما يتضمنه الخطاب من التَّلوين، والتَّناسق، والأمر أو النَّهي، والتَّوجيه والإرشاد، والحوار، والتَّحذير، والتَّرغيب والتَّرهيب، وما في ذلك كله من التَّوافق التَّامُّ مع المقام ومقتضى الحال.

فتبين أن وظيفة النداء تكمن في كونه وسيلة للتّواصل بين النّاس؛ إمَّا للحوار بينهم، وإمَّا لأغراض أحرى تفهم من السّياق أو السّباق. وافتتاح الكلام بالنّداء دليل على الاعتناء والتّنبيه بما سيلقى على المخاطب —بفتح الطاء المهملة -، وكأنَّه يُعِدُّ نفسه ويهيئها لتلقّي ما يقال له.

وفيه حَثُّ على الاهتمام بموضوع الكلام، ودعوةٌ للتَّبصر بما ولي المنادَى، فيكون ما فيه من التَّنبيه، ومعاني الاتِّصال والقرب من المنادِي أدعى إلى استجابة المنادَى، وإلى التنبه والتأمل لما يحويه ذلك الخطاب من المعاني والقيم، وهو متيقِّظ فطن، وعلى بصيرة بالعاقبة والمآل لمن استجاب أو أعرض.

<sup>(</sup>١) الإشارة إلى الإيجاز في بعض أنواع الجحاز (ص:٢١٧).



فإذا تقرَّر أنَّ النداء من وسائل الاتصال بين المنادِي والمنادَى، وهو من وسائل التواصل بين البشر فإنَّ اللغة وحدها لا تكفي في تلبيةِ الحاجات؛ لاختلاف الغاياتِ والمصالح بين المخاطبين، فما يتضمنه الخطاب -والحالة هذه- قد لا يكون مصلحة للمخاطب أو خيرًا له.

فما يميز الخطاب الإلهي أنه خطاب من العالِم بأحوال العباد، وبما فيه خير ونفع لهم. وتسري مقاصد ذلك الخطاب الإلهي إلى من وفقه الله عَزَّوَجَلَّ للانتفاع بما تضمنه من روعة الأسلوب، وشرف الغاية.

فإذا تحقق الاتصال بين البشر من خلال النداء أو غيره من وسائل الاتصال فلا بد في كل حال من قانون أخلاقي يكون منهجًا متبعًا؛ لأن الاجتماع مظنة التنافس والتنازع والاختلاف. وأهواء الناس متفرقة، ومصالحهم متباينة؛ فلذلك أرسل الله عَزَوَجَلَّ الرسل عَلَيْهِمَالسَّلامُ؛ لفض النزاع بين البشر، ولإرشاد الناس إلى الحق والخير، ولبيان الباطل والضلال، وللارتقاء والسمو بأساليب الخطاب، من حيث الالتزام بضوابطه وآدابه، بما يحقق من التآلف بين البشر، والتعاون البناء.

قال الإمام الرازي رَحَمَةُ اللَّهُ: "فثبت أن الإنسان مدني بالطبع. وعند اجتماعهم في الموضع الواحد يحصل بينهم منازعات ومخاصمات. ولا بدَّ من إنسان قادر قاهر يقطع تلك الخصومات، ويفصل تلك الحكومات. وذلك هو السلطان الذي ينفذ حكمه على الكل. فثبت أنه لا تنتظم مصالح الخلق إلا بسلطان قاهر سائس. ثم إن ذلك السلطان القاهر السائس إن كان حكمه على وفق هواه ولطلب مصالح دنياه، عظم ضرره على الخلق. فإنه يجعل الرعية فداء لنفسه، ويتوسل بهم إلى تحصيل مقاصد نفسه. وذلك يفضي إلى تخريب العالم، ووقوع الهرج والمرج في الخلق. وذلك يفضي بالآخرة إلى هلاك ذلك الملك. أما إذا كانت أحكام ذلك الملك مطابقة للشريعة الحقة الإلهية، انتظمت مصالح العالم، واتسعت أبواب الخيرات على أحسن الوجوه "(۱).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٢٦/٢٦)، وانظر: المقدمة، لابن خلدون (٤١- ٤٣).



#### أسباب اختيار الموضوع:

حيث إنني قد أعددت موسوعة في (أساليب الخطاب في القرآن)، فقد رأيت أن أفرد تنوع أساليب النداء بمزيد من العناية والاهتمام، وقد تناولت في هذه الدراسة بيان أداة النداء المستعملة في القرآن الكريم، وبيان المنادَى والمنادِي، وما ولي الأداة والمنادَى، والدروس المستفادة.

وقد أضفت إلى هذه الدراسة ما يميزها عن الدراسات السابقة التي تناولت جانبًا من الجوانب، كالاهتمام باللغة فحسب، أو الوعظ والإرشاد، وأغفلت الجوانب الأخرى من التفسير.

وقد أضفت فوائد سمعتها من العلامة الأستاذ الدكتور إبراهيم عبد الرحمن خليفة رَحِمَهُ أللَّهُ -أستاذ ورئيس قسم التفسير بجامعة الأزهر في القاهرة- مما يثري البحث.

كما أنني عمدت إلى ترتيب النصوص على حسب الترتيب المصحفي؛ ليسهل الرجوع اليها. وكما حرصت على تفسيرها تفسيرًا علميًّا علميًّا علميًّا، ولم أغفل الجانب الإرشادي والدروس المستفادة.

وقد مهدت لدراسة النصوص ببيان معنى النّداء، وتوضيح أهميّته، وما له من مكانةٍ بارزةٍ في اللُّغة، ودور فعّال في الحياة البشريّة، وبيان تنوع أساليبه، وبيان ضوابطه وآدابه.

وكذلك كانت العناية والاهتمام كذلك بدراسة (ما ولي أداة النداء والمنادى)؛ وذلك لأنَّ النِّداء في القرآن الكريم إنما جاء بأداة واحدة، هي (يا) ظاهرةً أو مقدَّرة على الرَّاجع من الأقوال -على ما سيأتي - بخلاف الأمر والنَّهي -مثلًا - من أساليب الخطاب القرآني، والذي يأتي بأدوات وأساليب متعدِّدة، فبينت السبب والحكمة من ذلك.

وفي العناية بدراسة (ما ولي أداة النداء والمنادى) ما فيه من الأهميَّة ولفت المخاطَب إلى ما يعقب النِّداء من الأمر أو النَّهي، أو التَّوجيه أو الإرشاد، أو التَّحذير والإغراء، أو التَّرغيب أو التَّرهيب، وكذلك الإجابة عمَّا يرد على ذهنه من التَّساؤلات. وذلك يدلُّ على أنَّ الاتِّصال مع المخاطِب أو المنادِي ليس مجرَّد ادِّعاءٍ يدَّعيه المخاطَب -بفتح الطاء المهملة-، وإغًا هو استجابة لمجموعة من الأوامر والنَّواهي والإرشادات والآداب وتخلق بالصِّفات التي تدلُّ على



تحقُّقِ معنى الإيمان في المخاطَب، وإذعانه وامتثاله لما تضمَّنه الخطاب، والوفاء لنِعَم المخاطِب عليه، وإحسانه إليه....الخ.

وربَّمَا تقدَّمت (جملةُ الأمر) (جملةَ النِّداء) كقوله عَرَّفَجَلَّ: ﴿وَتُوبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ﴾ [النور:٣١]. وإذا جاءت (جملةُ الخبر) بعد النِّداء تتبعها (جملة الأمر) كما في قوله عَرَقَجَلَّ: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ﴾ [الحج:٧٧]. وقد تجيءُ معه الجملُ الاستفهاميَّةُ والخبريَّةُ كقوله عَرَقِجَلَّ في الخبر: ﴿يَا عِبَادِ لا خَوْفٌ عَلَيْكُمُ ﴾ [الزحرف:٦٨].

وفي الاستفهام: ﴿ يَا أَبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لا يَسْمَعُ وَلا يُبْصِرُ ﴾ [مريم: ٤٢]، ﴿ وَيَا قَوْمِ مَا لِي النَّجَاةِ ﴾ [غافر: ٤١]، ﴿ وَيَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لا تَفْعَلُونَ ﴾ [الصف: ٢]، ﴿ يَا أَيُّهَا النّبِيُ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكَ ﴾ [التحريم: ١].

وهنا فائدتان:

إحداهما: كلُّ نداءٍ في كتاب الله عَزَوَجَلَّ يعقبه فهمُّ في الدِّين إمَّا من ناحية الأوامر والنَّواهي التي عقدت بما سعادة الدَّارين، وإمَّا مواعظ وزواجر وقصص لهذا المعنى، كلُّ ذلك راجعٌ إلى الدِّين الذي خلق الخلقُ لأجله، وقامتْ السَّموات والأرضُ به، فكان حق هذه أن تدرك بمذه الصِّيغة البليغة.

الثّانية: النّداء إنّما يكون للبعيد حقيقةً أو حكمًا. وفي قوله عَرَّفِجَلَّ: ﴿وَنَادَيْنَاهُ مِنْ جَانِبِ الطُّورِ الأَيْمَنِ وَقَرَّبْنَاهُ نَجِيًّا﴾ [مريم: ٥٦] لطيفة، فإنّه عَرَّفِجَلَّ بيّن أنّه كما ناداه ناجاه أيضًا، والنّداء مخاطبة الأبعد، والمناجاة مخاطبة الأقرب، ولأجلِ هذه اللَّطيفة أخبرَ عَرَّفِجَلَّ عن مخاطبتة لآدم عَلَيْهِ السَّكُنْ أَنْتَ وَزَوْجُكَ مُخَاطبتة لآدم عَلَيْهِ السَّلَامُ بقوله عَرَّفِجَلَّ: ﴿وَقُلْنَا يَا آدَمُ اسْكُنْ أَنْتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ ﴾ [البقرة: ٣٥].

وفي موضع: ﴿وَيَا آدَمُ اسْكُنْ ﴾ [الأعراف:١٩]. ثمَّ لما حكى عنهما ملابسة المخالفة قال في وصف خطابه لهما: ﴿وَنَادَاهُمَا رَبُّهُمَا ﴾ [الأعراف:٢٢]، فأشعر هذا اللَّفظ بالبعد لأجل المخالفة كما أشعر اللَّفظ الأوَّل بالقرب عند السَّلامة منها(١).

<sup>(</sup>١) انظر: البرهان في علوم القرآن (٣٢٣/٢ - ٣٢٥)، وانظر: الكشاف (٢٢٦/١).



وبعد بيان أهميَّة النِّداء بـ: (يا)، والحكمةِ من استخدام هذا الحرف دون غيره، أذكرُ هنا ما يتعلَّق بصيغ النِّداء بـ: (يا).

و بادئ ذي بدء أذكر أمرين:

الأول: بيان عدد الآيات التي ذكرت فيها هذه الأداة، وهو: [٣٤٧].

وأمَّا عدد التَّكرار فهو: [٣٤٩].

والثاني: ما يتعلق بالتمثيل، فقد رتبتُ النماذج على حسب الترتيب المصحفي، عدا (نداء الأنبياء) عَلَيْهِمُ السَّلَامُ فإنها تأتي مرتَّبة على حسب التَّرتيب الزَّمني.

وبالنّسبة للتّمثيل في النّداء العامّ، فإن كان هذا العموم من وجه، فإني أذكر اسم السُّورة، ورقم الآية، من غير ذكر المثال نفسه، وذلك لكثرة الأمثلة -وذلك بغرض الاختصار- إلا إذا كان ذكر المثال يزيد الأمر وضوحًا.

وأسأل الله جَلَّوَعَلَا القبول والإخلاص في القول والعمل، فهو وليُّ ذلك، والقادر عليه.

الدكتور عالقا ومحمَّ المعتصم وهان الكويت - حرسها الله











#### ويتضمَّن:

- ١ مادَّة النِّداء في القرآن الكريم.
- ٢ بيان أوجه النِّداء في القرآن الكريم.
- ٣ بيان اللُّغات في لفظ النِّداء، وما يتعلَّق بالاشتقاق.

## أُوَّلا : هادَّة النِّداء في القرآن الكريم:

وأمَّا مادَّة (النِّداء) في القرآن الكريم فهي على النَّحو التَّالي:

- ﴿نِدَاء ﴾ [البقرة: ١٧١]، [مريم: ٣].
  - ﴿فَنَادَتْهُ ﴾ [آل عمران: ٣٩].
  - ﴿مُنَادِيا﴾ [آل عمران:١٩٣].
  - ﴿يُنَادِي﴾ [آل عمران:١٩٣].
    - ﴿نَادَيْتُمْ اللائدة :٥٨].
    - ﴿نَادَاهُمَا ﴾ [الأعراف: ٢٢].
      - ﴿نُودُوا﴾ [الأعراف:٤٣].
- ﴿وَنَادَوْا﴾ [الأعراف:٤٦]، [الزُّخرف:٧٧].





﴿ نَادَى ﴾ [الأعراف: ٤٤ – ٤٨ – ٥٠]، [مريم: ٣]، [الأنبياء: ٧٦ – ٨٩ – ٩٨]، [الشُّعراء: ١٠]، [الشُّعراء: ١٠]، [القُلم: ٤٨].

﴿نَادُوا﴾ [الكهف:٥٦].

﴿فَنَادَاهَا ﴾ [مريم: ٢٤].

﴿ نَادَيْنَاهُ ﴾ [مريم:٥٦]، [الصَّافات:١٠٤].

﴿نَدِيّا﴾ [مريم:٧٣]<sup>(١)</sup>.

﴿نُودِيَ ﴾ [طه: ١١]، [النَّمل: ٨]، [القصص: ٣٠]، [الجمعة: ٩].

﴿نَادَيْنَا﴾ [القصص:٤٦].

﴿ يُنَادِيهِمْ ﴾ [القصص: ٦٢]، [القصص: ٢٥]، [القصص: ٧٤]، [فصَّلت: ٤٧].

﴿نَادِيكُمُ [العنكبوت: ٢٩].

﴿نَادَانَا﴾ [الصَّافات: ٧٥].

﴿فَنَادَوْا ﴾ [ص:٣]، [القمر: ٢٩].

﴿نَادَاهُ [النَّازعات:١٦].

﴿يُنَادَوْنَ﴾ [غافر:١٠].

﴿التَّنَادِ﴾ [غافر: ٣٢].

﴿يُنَادُونَكَ ﴾ [الحجرات: ٤].

﴿يناد﴾ [ق:٤١].

<sup>(</sup>۱) النّدي: الجلس، يقال: نديٌّ وناد، والجمع الأندية، ومنه قوله عَزَّوَعَلَّ: ﴿وَتَأْتُونَ فِي نَادِيكُمُ الْمُنْكَرَ﴾ [العلق:١٧]، و(النّادي): المجلس يَنْدُو القوم حواليه، وهو النّدِي، والأندية جمعه. وسميت (دار الندوة) بمكة لبني هاشم؛ لأنهم إذا حزيمم أمر نَدُوا إليها فاجتمعوا للتشاور. و(ندا فلان الناس): أي: دعاهم يندوهم. وقيل: (دار الندوة): دار الدعوة إلى الطعام. و(نادَيْتُه مناداة)، أي: جالسته. و(تنادى القوم)، جلسوا في ناديهم، وانتدوا: كذلك. انظر: تاج العروس، مادة: (ندا) (٤٠/٥٥)، مختار الصّحاح، (ص:٨٨٨)، اللباب في علل البناء والإعراب (٢٢٨/١). ويتبين مما سبق الصلة الوثيقة بين النداء الذي هو الدعاء بأيّ لفظ كان وبين النّدي أو النّادي الذي يدعى أو ينادي له.



﴿الْمُنَادِ﴾ [ق: ١٤].

﴿يُنَادُونَهُمْ اللهِ الحديد: ١٤].

﴿فَتَنَادَوْا﴾ [القلم: ٢١].

﴿نَادِيَهُ العلق:١٧].

## ثانيًا: أوجه النِّداء في القرآن الكريم:

ذكر بعض المفسِّرين أنَّ النِّداء في القرآن على (ستَّة أو سبعة) أوجه:

أحدها: الأذانُ: ومنه قوله عَزَقِجَلَّ: ﴿وَإِذَا نَادَيْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ اتَّخَذُوهَا هُـزُوًا وَلَعِبًـا﴾ [المائدة:٥٨]، وقوله عَزَقِجَلَّ: ﴿إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ ﴾ [الجمعة:٩].

الشَّاني: الدُّعاء: ومنه قوله عَرَّهَ جَلَّ: ﴿إِذْ نَادَى رَبَّهُ نِدَاءً خَفِيًّا﴾ [مريم:٣]، وقوله عَرَّهَ جَلَّ:

﴿وَنُوحًا إِذْ نَادَى مِنْ قَبْلُ﴾ [الأنبياء:٧٦]، وقوله عَزَقِجَلَّ: ﴿وَأَيُّـوبَ إِذْ نَـادَى رَبَّـهُ﴾ [الأنبياء:٨٦].

الثَّالَث: التَّكليم (١): ومنه قوله عَنَّقِجَلَّ: ﴿ وَنَادَيْنَاهُ مِنْ جَانِبِ الطُّورِ الأَيْمَنِ ﴾ [القصص: ٤٦]. [مريم: ٥٦]، وقوله عَزَّقِجَلَّ: ﴿ وَمَا كُنْتَ بِجَانِبِ الطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا ﴾ [القصص: ٤٦].

الرَّابع: الأمر: ومنه قوله عَنَّهَجَلَّ: ﴿ وَإِذْ نَادَى رَبُّكَ مُوسَى أَنِ اعْتِ الْقَوْمَ الظَّ المِينَ ﴾ [الشعراء: ١٠](٢).

<sup>(</sup>۱) ومن مراتب الوحي: "التَّكليم من وراء حجاب، كما كلَّم موسى عَلَيْهِ السَّلَامُ؛ ولهذا سمَّى الله عَرَقِجَلَّ: ﴿ وَلَا النَّامُ مِنْ جَانِبِ الطُّورِ الأَيْمَنِ وَقَرَّبْنَاهُ خَبِيًّ ﴾، وقال عَرَقِجَلَّ: ﴿ وَلَمَا أَتَاهَا وَ رَجُّاءً ﴾ فقال عَرَقِجَلَّ: ﴿ وَلَا يَنْكُ بِالْوَادِ اللَّهُ اللَّهُ فَوَى اللَّهُ وَأَنَا اخْتَرْتُكَ فَاسْتَمِعْ لِمَا فُودِى يَا مُوسَى ۞ إِنِّي أَنَا رَبُّكَ فَاخْلَعْ نَعْلَيْكَ إِنَّكَ بِالْوَادِ الْمُقَدِّسِ طُولَى ۞ وَأَنَا اخْتَرْتُكَ فَاسْتَمِعْ لِمَا يُودِى يَا مُوسَى ۞ إِنِي أَنَا رَبُّكَ فَاخْلَعْ نَعْلَيْكَ إِنَّكَ بِالْوَادِ الْمُقَدِّسِ طُولَى ۞ وَأَنَا اخْتَرْتُكَ فَاسْتَمِعْ لِمَا يُودِى يَا مُوسَى ۞ إِنِي أَنَا رَبُّكَ فَاحْلَعْ نَعْلَيْكَ إِنَّكَ بِالْوَادِ اللهُ وَاللّهَ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَمَّا جَاء مُوسَى لِمِيقَاتِنَا وَقَلْ مَرْبُهُ ﴾ [الأعراف: ١٤٣]، وقال عَرَقِجَلَّ: ﴿ وَلَمَّا مَلْهُ مُوسَى تَصُلِيمًا ﴾ وقال بعد ذكر إيحائه إلى الأنبياء عَلَيْهِمْالسَّلَامُ: ﴿ وَلَلَّمَ اللّه مُوسَى تَصُلِيمًا ﴾ [النِّماء: ١٤٤]". مجموع الفتاوى، لابن تيمية (٢٠/١١٤).

<sup>(</sup>٢) ومما يستدلُّ به لذلك قوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿وَمَا كُنْتَ بِجَانِبِ الْغَرْبِيِّ إِذْ قَضَيْنَا إِلَى مُوسَى الأَمْرَ﴾ [القصص:٤٤].



الخامس: النَّفخ في الصُّور: ومنه قوله عَزَّقِجَلَّ: ﴿ وَاسْتَمِعْ يَوْمَ يُنَادِ الْمُنَادِ مِنْ مَكَانٍ قَرِيبٍ ﴾ [ق:٤١](١).

السَّادس: الاستغاثة: ومنه قوله عَزَوَجَلَّ: ﴿ وَنَادَى أَصْحَابُ النَّارِ أَصْحَابَ الْجُنَّـةِ ﴾ [الأعراف: ٥٠]، وقوله عَزَوَجَلَّ: ﴿ وَنَادَوْا يَا مَالِكُ ﴾ [الزحرف: ٧٧] (٢).

السَّابع: الوحي: وقد ألحق بعضهم وجهًا سابعًا فقال: و(النِّداء): الوحي: ومنه قوله عَرَقِجَلَّ: ﴿وَنَادَاهُمَا رَبُّهُمَا أَلَمْ أَنْهَكُمَا عَنْ تِلْكُمَا الشَّجَرَةِ ﴾ [الأعراف:٢٢](٣).

<sup>(</sup>۱) المنادي هنا (إسرافيل) عَلَيْهِ السَّكَمُ الذي ينفخ في الصُّور. و(النِّداء) نفخه، سمِّي (نداء) من حيث إنَّه جعله علمًا للخروج وللحشر، وإنما يقع ذلك النِّداء كأذان المؤذن، وعلامات الرَّحيل في العساكر. وقيل: هو النِّداء حقيقة، فيقف على الصَّخرة، ويضع إصبعه في أذنيه، وينادي: أيتها العظام البالية، والأوصال المتقطعة، واللُّحوم المتمزِّقة، والشُّعور المتفرِّقة: إنَّ الله عَزَّوَجَلَّ يأمركنَّ أن تجتمعن لفصل القضاء. وقيل: (إسرافيل) ينفخ و(جبرائيل) ينادي بالحشر. انظر: تفسير الطبري (٣٨٢/٢٢)، ابن كثير (١١/٧٤)، البيضاوي (٥/٤٤)، النَّسفي (٣٧٠/٣)، تفسير الرَّازي (٢١/٥٥)، الميضاوي (٥/٤٤).

<sup>(</sup>٢) وقد اختلف المفسّرون في أنَّ قولهم: ﴿وَنَادَوْا يَا مَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ﴾ على أيِّ الوجوه طلبوه؟ فقال بعضهم: على التَّمني. وقال آخرون: على وجه الاستغاثة، وإلا فهم عالمون بأنه لا خلاص لهم من ذلك العقاب. وقيل: لا يبعد أن يقال: إنهم لشدة ما هم فيه نسوا تلك المسألة تذكرة على وجه الطلب. انظر: تفسير ابن عادل (٢٩/١٥)، السِّراج المنير (٢٧٩/٣)، تفسير الرَّازي (٢٥١/٢٥). أقول: ثمَّ إنَّ مالكًا عَلَيْهُ السَّرَمُ يقول لهم: ﴿إِنَّكُمْ مَاكِثُونَ﴾ [الزُّخرف:٧٧]. وليس في القرآن متى أجابهم؟ هل أجابهم في الحال أو بعد ذلك بمدَّة؟ وما مقدارُ المسافة بين المنادِي —بفتح الدال المهملة والمنادَى —بكسر الدال المهملة وذلك لأنَّ القرآن لا يُعنى إلَّا بالمقاصد والمهمَّات، ولا علاقة للزمان والمكان والمسافة بالحدث، وكذلك لا يُعنى غالبًا بذكر الأشخاص، فعندما يذكر: فرعون —مثلًا لا يذكرُ من هو؟ مع أنَّ فرعون لقب لجميع ملوك (مصر) في تلك الحقبة من الزَّمن؛ وذلك لما تقرر من أنَّ القرآن لا يعنى إلا بالمهمَّات والمقاصد الشَّريفة. وما يعنينا هنا ما قيل من أَهُم إنَما قالوا ذلك على وجه الاستغاثة.

<sup>(</sup>٣) انظر: نزهة الأعين النَّواظر في علم الوجوه والنَّظائر (ص:٩٣٥-٥٩٤). وفي (البحر): "وقال الجمهور: إنَّ النِّداء كان بواسطة الوحي". البحر المحيط (٢٨/٥). وينظر ذلك المعنى في (التَّحرير والتَّنوير) (٦٠/٨).



## ثالثًا: بيان اللُّغات وما يتعلُّق بالاشتقاق:

(النّداء) فيه ثلاث لغات أشهرها: كسر النُّون مع المدّ، ثمّ مع القصر، ثمّ ضمُّها مع المدّ، واشتقاقها من (ندى الصّوت)، وهو بعده. يقال: (فلان أندى صوتًا من فلان) إذا كان أبعد منه صوتًا (1).

وفي (المصباح): "(النِّداء) الدُّعاء، وكسر النُّون أكثر من ضمِّها، والمدُّ فيهما أكثر من القصر"(٢) - وسيأتي مزيدٌ من التَّفصيل في بيان معنى (النِّداء) لغة-.

وفي (حاشية الصَّبان رَحِمَهُ اللَّهُ) (٢) ذكر أنَّ لغاته أربع حيث ذكر ذلك تعليقًا على ما جاء في (أَلفيَّة ابن مالك رَحِمَهُ اللَّهُ) (٤):

(بالجَرِّ وَالْتَنْوِينِ وَالنِّدَا وَأَلْ \*\* وَمُسْنَدٍ لِلإِسْمِ تَمْيِيزُ حَصَلُ)(٥).

"فعلم أنَّ لغاته أربع، وأنَّ القصر في عبارة المصنِّف [يقصد ابن مالك] ليس للضَّرورة، بل على لغة، لكنَّ المكسور الممدود مصدرُ قياسي، وغيره سماعي؛ لأنَّ قياس مصدر (فاعل) كنادى الفاعل والمفاعلة، وقد وجهت لغة الضمِّ والمدِّ بأنَّه لما انتفت المشاركة في (نادى) -كما لا يخفى-كان في معنى فعل بلا ألف، فمن ضمَّ ومدَّ لم

<sup>(</sup>۱) شرح الأشموني على ألفيَّة ابن مالك (١٣٣/٣)، وانظر: توضيح المقاصد والمسالك بشرح ألفيَّة ابن مالك (١٠٥١/٢).

<sup>(</sup>٢) المصباح المنير، مادَّة: (ندا) (٢/٩٨٥).

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن علي الصبان، أبو العرفان، عالم بالعربية والأدب، مصري. مولده ووفاته بالقاهرة [٢٠٦ه]. انظر ترجمته في (الأعلام) (٢٩٧/٦)، فهرس الفهارس والأثبات (٢٠٥/٢)، معجم المؤلفين (١٧/١١)، عجائب الآثار، للجبرتي (٢٣٧/٢).

<sup>(</sup>٤) هو محمد بن عبد الله بن مالك الطائي الجياني، أبو عبد الله، جمال الدِّين، أحد الأئمَّة في علوم العربية. ولد في (جيَّان) بالأندلس، وانتقل إلى (دمشق) فتوفي فيها. أشهر كتبه (الألفية) في النَّحو..[٢٧٦ه]". الأعلام (٢/٣٦)، وانظر: بغية الوعاة (١/٠١)، طبقات الشَّافعية الكبرى، للسُّبكي (٢٧/٨)، معجم المؤلفين (٢/٨٦)، تاريخ الإسلام، للذَّهبي (٢٥/٨٦)، شذرات الذَّهب (٣٣٩/٥)، فوات الوفيات المؤلفين (٢٠/٢٠)، نفح الطِّيب (٢٢/٢).

<sup>(</sup>٥) ألفية ابن مالك (ص:٩).



يراع جهة اللَّفظ المقتضية للكسر والمدِّ، بل راعى جهة المعنى؛ لأنَّ المصدر المقيس للفعل الدَّال على الصَّوت (فعال) كصراخ ونباح. وصَرَّح كثيرٌ بأن المضموم اسمٌ لا مصدر"(۱). وقد ناسب أن يعقب بيان اللُّغات في لفظ النِّداء، وما يتعلَّق بالاشتقاق ما يتعلَّق بمعنى النِّداء لغةً واصطلاحًا كأساسٍ لا بُدَّ منه، وبيان اهتمام المفسِّرين في تجيلة ذلك المعنى.



(١) بقليل من التَّصرف عن (حاشية الصَّبان على شرح الأشموني) (٣٧/١).



## المطلب الثاني تعريف النِّداء لغة واصطلاحًا

## أُوَّلا: النِّداء لغة:

هو: الدُّعاء بأيِّ لفظٍ كان، وناداه مناداة ونداء، أي: صاح به. و(النِّداءُ) بالضَّمِّ والكسر.

وفي (الصَّحاح): "(النِّداءُ): الصَّوتُ، وقد يُضَمُّ مِثْلُ الدُّعاءِ والرُّغاء "(١).

وقال الرَّاغب رَحِمَهُ اللَّهُ: "(النِّداء): رفع الصَّوت وظهوره، وقد يقال ذلك للصَّوت المحرَّد، وإيَّاه قصد بقوله عَزَّهَ جَلَّ: ﴿وَمَثَلُ الذينَ كَفَرُوا كَمثَلِ الذي يَنْعِقُ بِمَا لا يَسْمَعُ إلا المحرَّد، وإيَّاه قصد بقوله عَزَّقِ جَلَّ: ﴿وَمَثَلُ الذينَ كَفَرُوا كَمثَلِ الذي ييقتضيه تَرْتيبُ دُعَاءً ﴾ [البقرة: ١٧١]، أي: لا يعرفُ إلا الصَّوت المحرَّد دون المعنى الذي ييقتضيه تَرْتيبُ الكلام، ويقالُ للحَرْفِ الذي فُهِمَ منه المعنى ذلكَ. قال عَزَّقِ جَلَّ: ﴿وَإِذْ نَادَى رَبُّكَ مُوسَى ﴾ الكلام، ويقالُ للحَرْفِ الذي فُهِمَ منه المعنى ذلكَ. قال عَزَّقَ جَلَّ: ﴿وَإِذْ نَادَى رَبُّكَ مُوسَى ﴾ [الشعراء: ١٠]، وقوله: ﴿وَإِذَا نَادَيْتُمْ إِلَى الصَّلاقِ ﴾ [المائدة: ٨٥]، أي: دعوتم، وكذلك: ﴿إِذَا نَادَيْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ هِنْ يَوْمِ الجُمُعَةِ ﴾ [الجمعة: ٩].

ونداء الصّلاة مخصوص في الشّرع بالألفاظ المعروفة، وقوله: ﴿ أُولَيِكَ يُنَادَوْنَ مِنْ مَكَانٍ بَعِيدٍ ﴾ [فصلت: ٤٤]، فاستعمال النّداء فيهم تنبيهًا على بعدهم عن الحقّ في قوله: ﴿ وَاسْتَمِعْ يَوْمَ يُنَادِ الْمُنَادِ مِنْ مَكَانٍ قَرِيبٍ ﴾ [ق: ٤١]، ﴿ وَنَادَيْنَاهُ مِنْ جَانِبِ الطُّورِ الأَيْمَنِ ﴾ [ق: ٤١]، ﴿ وَقوله: ﴿ إِذْ نَادَى رَبَّهُ نِدَاءً خَفِيًّا ﴾ [مرم: ٣]، وقوله: ﴿ إِذْ نَادَى رَبَّهُ نِدَاءً خَفِيًّا ﴾ [مرم: ٣]، فإنّه أشار بالنّداء إلى الله عَزَوَجَلَّ؛ لأنّه تصوّر نفسه بعيدًا منه بذنوبه..

<sup>(</sup>١) الصحاح، للجوهري، مادة: (ندا) (٢٥٠٥/٦).



ثُمَّ قال -أي: الرَّاغب-: "وأصل (النِّداء) من النَّدى. أي: الرُّطوبة، يقال: صوت ندي رفيع، واسْتِعارَةُ (النِّداء) للصَّوْت مِن حيثُ إنَّ مَنْ تَكْثرُ رُطُوبَة فَمِه حَسُن كلامُه؛ ولهذا يُوصَفُ الفَصِيحُ بكَثْرة الرِّيق"(۱).

و (نادَيْتُه) و (نادَيْتُ به مُنادَاةً ونِداءً): صاحَ به (۱).

#### ثانيًا: النداء اصطلاحًا:

وأمَّا تعريف النِّداء في الاصطلاح فهو: "طلب الإقبال بحرف نائب مناب (أدعو) أمَّا ملفوظ به أو مقدَّر (أ). والمراد بالإقبال: ما يشمل الإقبال الحقيقيَّ والمحازي المقصود به الإجابة، كما في نحو: (يا الله) "(٥).

والحاصل أنَّ النِّداء هو طلب المنادى بأحد حروف النِّداء.

والنَّحويون يرون في حرف النِّداء والمنادَى بعده جملة مقدَّرة، فقولك: (يا زيد) بمنزلة قولك: (أدعو زيدًا)، وهو من قبيل الإنشاء الوارد بصيغة الخبر. وقد نصَّ على ذلك السُّيوطيُّ رَحَمَدُاللَّهُ في (همع الهوامع)<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) بقليل من التصرف عن (مفردات ألفاظ القرآن)، مادة: (ندا) (ص ٧٩٧).

<sup>(</sup>۲) وانظر: الصحاح، للجوهري، مادة: (ندا) (۲/۰۰۵)، تاج العروس (0.1/10-0.0)، ولسان العرب (۲) وانظر: حاشية الصبان على شرح الأشموني (0.1/10).

<sup>(</sup>٣) انظر: المقتضب، للمبرد (٢٠٢/٤)، وانظر: الأصول في النَّحو، لابن السَّراج (٢٠٤٠).

<sup>(</sup>٤) وعرَّفه ابن الجوزي رَحِمَهُ ٱللَّهُ بأنَّه "استدعاء المخاطِب المخاطَب إذا كان بعيدًا منه". نزهة الأعين النَّواظر (ص:٩٢)، وانظر: شروح تلخيص المفتاح (٣٣٤/٢).

<sup>(</sup>٥) حاشية الصَّبان (١٣٣/٣).

<sup>(</sup>٦) همع الهوامع في شرح جمع الجوامع (٣٢/٢)، وانظر: الأساليب الإنشائية في النَّحو العربي (ص:١٣٦). وفي (المغني): "حرف موضوع لنداء البعيد حقيقة، أو حكمًا، وقد ينادى بها القريب توكيدًا. وقيل: هي مشتركة بين القريب والبعيد. وقيل: بينهما وبين المتوسط، وهي أكثر أحرف النِّداء استعمالا؛ ولهذا لا يقدَّر عند الحذف سواها نحو: ﴿يُوسُفُ أَعْرِضْ...﴾ [يوسف:٢٩]". مغني اللَّبيب (ص:٤٨٨). وعند المالقي والمرادي حرف موضوع لنداء البعيد مسافة أو حكمًا. الجني الدَّاني (ص:٤٥٣)، رصف المباني (ص:٤٥٣)، توضيح المقاصد (٣٥٤). وسيأتي تحقيق ما يترجَّح من حيث المعنى بالنِّسبة لنداءات=



والحرف قد يكون ملحوظًا نحو: ﴿يَا آدَمُ ﴾ [البقرة:٣٣]، أو مقدَّرًا نحو: ﴿يُوسُفُ أَعْرِضْ ﴾ [يوسف:٢٩].

وهنا أورد صاحب الحاشية على الأشموني(١) اعتراضين ثمَّ أجاب عنهما:

قال: "ولا يرد: (يا زيد لا تقبل)؛ لأنَّ (يا) لطلب الإقبال لسماع النَّهي، والنَّهي عن الإقبال بعد التَّوجه. واعترض نيابة حرف النِّداء عن (أدعو) بأنَّ (أدعو) خبر، والنِّداء إنشاء، وأجيب بأنَّ (أدعو) نقل إلى الإنشاء"(٢).

#### ثالثًا: توضيح معنى النِّداء من خلال تفسير الأيات:

تتوجُّه العناية والاهتمام هنا إلى توضيح بعض المعاني المتعلِّقة بالنِّداء من حلال النصوص القرآنية ممَّا لا يُستغنى عنه في هذا الجال.

ولعلَّ ممن أفاد وأجاد في التوضيح والبيان العلامة المفسِّر محمد الطَّاهر بن عاشور رَحِمَهُ اللَّهُ في (التَّحرير والتَّنوير). وقد رأيت أن أنقل بعض ما ذكره ممَّا يثري هذا الموضوع، وهو بمثابة نماذج تطبيقيَّة لتوضيح معنى النِّداء في الخطاب القرآني، وفيه نظرات رائعة لمعانٍ تتعلَّق بالنِّداء بما يفيد موضوع البحث، ويزيد مفهوم النِّداء حركةً وتألُّقًا وبُعدًا. وهاك بعض النماذج:

١ - يقول مثلًا في بيان معنى قوله عَرَّفِجَلَّ: ﴿رَبَّنَا إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا ﴾ [آل عمران:١٩٣]: "أرادوا به النَّبِيَّ محمَّدًا صَلَّالَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. و (المنادِي) -بكسر الدال المهملة -:

<sup>=</sup>القرآن. وقوله: (حرف موضوع لنداء البعيد حقيقة أو حكمًا)، أي: كالنَّائم والغافل والسَّاهي فهو ينزَّل منزلة البعيد. انظر: مصابيح المعاني (ص:٤٢٤)، حاشية الشيخ محمد الأمير على المغني (٢/١٤). وسيأتي أيضًا بيان ذلك مفصَّلًا..

<sup>(</sup>۱) يعني: العلامة الصّبان، وقد سبق التّعريف به. والأشموني هو "علي بن محمد بن عيسى بن محمد الأشموني الأصل، ثمّ القاهري، الشافعي، (نور الدّين) نحوي، فقيه، فرضي، منطقي، ناظم. ولد في شعبان، وتوفي في الأصل، ثمّ القاهري، الشافعي، من آثاره: تعليقه على (الأنوار لعمل الأبرار)، للأردبيلي في فروع الفقه الشّافعي، نظم (إيساغوجي) في المنطق، وشرح ألفية ابن مالك في النّحو. معجم المؤلفين (٢٢٥/٧).

<sup>(</sup>٢) حاشية الصَّبان (١٣٣/٣).



الذي يرفع صوته بالكلام. و(النّداء): رفع الصّوت بالكلام رفعًا قويًّا لأجل الإسماع، وهو مشتقٌ من (النّداء) -بكسر النون وبضمّها-، وهو الصّوت المرتفع. يقال: (هو أندى صوتًا)، أي: أرفع، فأصل (النّداء): (الجهر بالصّوت والصّياح به)، ومنه سمّي دعاء الشّخص شخصًا ليقبل إليه: (نداء)؛ لأنّ من شأنه أن يرفع الصّوت به؛ ولذلك جعلوا له حروفًا ممدودة مثل: (يا) و(آ) و(أيا) و(هيا)(1). ومنه سمّي (الأذان): نداء(٢)، وأطلق هنا على المبالغة في الإسماع والدّعوة -وإن لم يكن في ذلك رفع صوت-.

ويطلق النّداء على طلب الإقبال بالذَّات أو بالفَهم بحروف معلومة كقوله عَزَّقِجَلَّ: ﴿ وَنَادَيْنَاهُ أَنْ يَا إِبْرَاهِيمُ ۞ قَدْ صَدَّقْتَ الرُّؤْيَا إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِى الْمُحْسِنِينَ ۞ ﴾ [الصَّافات:١٠٤-٥٠]. ويجوز أن يكون هو المراد هنا؛ لأنَّ النَّبي صَاَّلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يدعو النَّاس بنحو: (يأيُّها النَّاس)، و(يا بَني فلان)، و(يا أمَّة محمَّد)، ونحو ذلك "(٣).

٢ - وذكر أيضًا في قول الله عَنَّوجَلَّ: ﴿وَنَادَاهُمَا رَبُّهُمَا﴾ [الأعراف:٢٦] "أنَّه مستعملٌ في المعنى المشهور: وهو (طلب الإقبال)، على أنَّ الإقبال مجازيٌّ لا محالة، فيكون كقوله عَنَّوجَلَّ: ﴿وَزَكَرِيَّا إِذْ نَادَى رَبَّهُ﴾ [الأنبياء:٨٩]، وهو كثيرٌ في الكلام. ويجوز أن يكون مستعملًا في الكلام بصوت مرتفع كقوله عَنَّوجَلَّ: ﴿كَمَثَلِ الذي يَنْعِقُ بِمَا لا يَسْمَعُ إلا دُعَاءً وَنِدَاءً﴾ [البقرة:١٧١]، وقوله عَنَوَجَلَّ: ﴿وَنُودُوا أَنْ تِلْكُمُ الْجُنَّةُ أُورِثْتُمُوهَا﴾ [الأعراف:٣٤]، ورفع الصَّوت يكون لأغراض، ومحمله هنا(٤) على أنَّه صوت غضب وتوبيخ. وظاهر إسناد النِّداء إلى الله عَنَوَجَلَّ أنَّ الله عَنَوَجَلَّ ناداهما بكلام بدون واسطة مَلك مرسل، مثل الكلام الذي كلَّم الله عَنَوَجَلَّ به موسى عَلَيْهِمِّالسَّلَامُ، وهذا واقع قبل ملك مرسل، مثل الكلام الذي كلَّم الله عَنَوَجَلَّ به موسى عَلَيْهِمِّالسَّلَامُ، وهذا واقع قبل

<sup>(</sup>١) سيأتي بيان حروف النِّداء، والمستخدم من ذلك في القرآن الكريم.

<sup>(</sup>٢) سبق بيان ذلك في أوجه النِّداء.

<sup>(</sup>٣) يعني: قول الله عَزَقِجَلَّ مخاطبًا آدم عَلَيْهِمْ السَّلَامُ وحواء عَلَيْهَاَالسَّلَامُ: ﴿وَنَادَاهُمَا رَبُّهُمَا﴾ [الأعراف:٢٦]. التَّحرير والتَّنوير (١٩٩/٤).

<sup>(</sup>٤) يعني قول الله عَزَّقِجَلَّ: ﴿وَنَادَاهُمَا رَبُّهُمَا﴾.



الهبوط إلى الأرض، فلا ينافي ما ورد من أنَّ موسى عَلَيْهِمْ السَّلَامُ هو أوَّل نبيٍّ كلَّمه الله عَنَهِم السَّلَامُ بواسطة أحد الملائكة "(١).

٣ - ومن ذلك ما قيل في قول الله عَزَّقِجَلَّ: ﴿ وَيَوْمَ يَقُولُ نَادُوا شُرَكَايِيَ الذينَ زَعَمْتُمْ فَدَعُوهُمْ فَلَمْ يَسْتَجِيبُوا لَهُمْ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ مَوْيِقًا ﴾ [الكهف: ٢٥] أنَّ (النِّداء): "طلب الإقبال للنُّصرة والشَّفاعة. و(الاستجابة): الكلام الدَّالُ على سماع النِّداء، والأحذُ في الإقبال على المنادي بنحو قول: (لبيكم). وأمره إيَّاهم بمناداة شركائهم مستعمل في معناه مع إرادة لازمه، هو إظهار باطلهم بقرينة فعل الرَّعم؛ ولذلك لم يسعهم إلَّا أن ينادوهم حيث قال: ﴿ فَدَعَوْهُمْ ﴾ لطمعهم، فإذا نادوهم تبيَّن لهم خيبة طمعهم؛ ولذلك عطف فعل الدُّعاء بالفاء الدَّالَة على التَّعقيب. وأيّ به في صيغة المضي للدِّلالة على تعجيل وقوعه حينئذٍ حتى كأنَّه قد انقضى "(٢).

(١) بقليل من التَّصرُّف عن (المصدر السابق) (٦٦/٨).

<sup>(</sup>٢) التَّحرير والتَّنوير (٥١٥). وقد جاء معنى (النَّداء) في كتب التَّفسير مع زيادة في الإيضاح والبيان، فمن ذلك ما قبل في قوله عَرَّقِجَلَّ: ﴿ إِذْ نَادَى رَبَّهُ نِدَاءً خَفِيًا ﴾ [مرم: ٣] "أَنَّ النَّداء: أصله رفع الصَّوت بطلب الإقبال. ويطلق النَّداء كثيرًا على الكلام الذي فيه طلب إقبال الذَّات لعمل أو إقبال الذِّهن لوعي كلام؛ فلذلك سمِّيت الحروف التي يفتتح بها طلب الإقبال: حروف النَّداء. ويطلق على الدُّعاء بطلب حاجة وإن لم يكن فيه نداء؛ لأنَّ شأن الدُّعاء في المتعارف أن يكون جهرًا. أي: تضرُّعًا؛ لأنَّه أوقع في نفس المدعو. ومعنى الكلام: أنَّ رَكريًا عَلَيْهِ السَّلَمُ قال: (يا رب) بصوتٍ خفيًّ. وإنما كان خفيًّا؛ لأنَّ رَكريًا عَلَيْهِ السَّلَامُ رأى أنَّه أدخل في الإخلاص، مع رجائه أنَّ الله عَرَقِجَلَّ يجيب دعوته لئلا تكون استحابته مما يتحدَّث به النَّاس؛ فلذلك لم يدعه تضرُّعًا، وإن كان التَّضري أعون على صدق التَّوجه غالبًا، فلعل يقين زكريًا عَلَيْهِ السَّلامة من مناطق الرِّياء. ولا منافاة بين كونه نداءً، وكونه خفيًا؛ لأنَّه نداء من يسمع الخفاء". التَّحرير والتَّنوير (٢١/٣٦). وفي موضع آخر: النَّداء: الكلام الدَّالُ على طلب الإقبال، وأصله: جهر الصَّوت؛ لإسماع البعيد، فأطلق على طلب إقبال أحد مجازًا مرسلا. ومنه قوله عَرَبَعَلَ فَرِدَى لِلصَّلاةِ مِنْ يَوْمِ الجُهُ عَقِي [الجمعة: ٩]. وهو مشتق من (النَّدى) بفتح النُون وبالقصر - وهو بُعد الصَّوت. ولم يسمع فعله إلا بصيغة المفاعلة، وليست بحصول فعل من جانبين بل المفاعلة للمبالغة". بتصرُّف عن (التَّعرير والتَّنوير) (٢٢/١٦).



ويتبيّنُ ثمّا سبق أهميّة مدى اهتمام بعض المفسرين بإبراز ما يتعلق بالنداء من المعاني، وبيان الحكمة من استخدام أداة النّداء، وكذلك (ما ولي المنادَى) من الأمر أو النّهي أو الاستفهام أو الخبر؛ لأنّ القصد من النّداء دعوة المخاطب بفتح الطاء المهملة -؛ ليقبل على المخاطب بكسر الطاء المهملة -، ويتنبّه إلى مضمون الخطاب، ويعلم فائدة الاستجابة، وليكون على حذر من عاقبة الإعراض. قال الله عَنَّقِبَلَ: ﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ ذُكِرَ بِآياتِ رَبّهِ فَأَعْرَضَ عَنْهَا وَنَسِى مَا قَدَّمَتْ يَدَاهُ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُ وبِهِمْ أَظْلَمُ مِمَّنْ ذُكِرَ بِآياتِ رَبّهِ فَأَعْرَضَ عَنْهَا وَنَسِى مَا قَدَّمَتْ يَدَاهُ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُ وبِهِمْ أَظْلَمُ مِمَّنْ ذُكِرَ بِآياتِ رَبّهِ فَأَعْرَضَ عَنْهَا وَنَسِى مَا قَدَّمَتْ يَدَاهُ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُ وبِهِمْ أَظْلَمُ مِمَّنْ ذُكِرَ بِآياتِ رَبّهِ فَأَعْرَضَ عَنْهَا وَنَسِى مَا قَدَّمَتْ يَدَاهُ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُ وبِهِمْ أَظْلَمُ مِمَّنْ ذُكِرَ بِآياتِ رَبّهِ فَأَعْرَضَ عَنْهَا وَنَسِى مَا قَدَّمَتْ يَدَاهُ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُ وبِهِمْ أَلْفَى فَهُ وَفِي آذَانِهِمْ وَقُلْ الْهُدَى فَلَنْ يَهْتَدُوا إِذًا أَبَدًا الله وبها. [الكهف: ٥٠].

وقال حكاية عن نوح عَلَيْهِ مُالسَّلَامُ: ﴿ وَإِنِي كُلَّمَا دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ لَهُمْ جَعَلُوا أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ وَاسْتَغْشَوْا ثِيَابَهُمْ وَأَصَرُّوا وَاسْتَكْبَرُوا اسْتِكْبَارًا ﴾ [نوح:٧].

#### رابعًا: بيان من الذي ينادَى؟

وإنما ينادَى المميِّز الذي يعقل الخطاب..

وقد سبق بيان أنَّ النِّداء طلب الإقبال بحرف نائب مناب (أدعو) ملفوظ به أو مقدَّر، والإقبال: ما يشمل الإقبال الحقيقي والجازي المقصود به الإجابة، ولكن من الذي ينادَى؟

إِنَّ الذي ينادى إنما هو المميِّز؛ ولذلك وصف الله عَرَّوَجَلَّ الخطاب القرآني بأنَّه منزَّلُ لقومٍ يعقلونه بعقولهم، ومن يعقل هو الذي يميِّز؛ ولذلك يقع عليه التَّكليف المتفرِّع عن عبوديَّته لله عَرَّوَجَلَّ بما يتضمَّنه الخطاب القرآني، وذلك إذا كان المخاطِب -بكسر الطاء المهملة - هو الله عَرَّوَجَلَّ. يقول الله عَرَّوَجَلَّ: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ المهملة - هو الله عَرَّوَجَلَّ. يقول الله عَرَّوَجَلَّ: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [يوسف: ٢].

"وأمَّا نحو: ﴿يَا أَرْضُ ﴾ [هود:٤٤]، و﴿يَا جِبَالُ ﴾ [سبأ:١٠]، فقيل: إنَّه من باب المحاز؛ لتشبيه ما ذكر بالمميِّز في الانقياد، واستعارته في النَّفس له على طريق الاستعارة



بالكناية (١)، و (يا) تخييل. ولك أن تقول: من الجائز أنَّ الله عَنَّوَجَلَّ لما ذكر حال الخطاب تمييرًا فلم يقع النِّداء إلا لمميِّز، وهمزة النِّداء منقلبة عن واو مثل (كساء)"(٢).

والحاصل أنَّ ذلك من حمل هذا الألفاظ وما كان مثلها في الكتاب والسُّنَّة على المحاد المعروف من لسان العرب، وجَعل قرينة المحاز الخطاب للجماد.

(۱) وأمّا الاستعارة بالكناية فهي أن تذكر المشبّه وتريد المشبّه به دالًا على ذلك بإضافة شيء من لوازم المشبّه به المساوية إلى المشبّه مثل أن تشبه المنية بالسّبع، ثمّ تفردها بالذّكر مضيفًا إليها الأنياب والمخالب قائلا: (أنياب المنية) أو (مخالب المنية قد نشبت بفلان)، ونحوه: (لسان الحال ناطق بكذا) وهي لا تنفكُ عن التّخيليَّة؛ فإنَّ إثبات ذلك الأمر للمشبّه استعارة تخيليَّة. أمّا الكناية فلأنّه لم يصرَّح به، بل إنما دلَّ عليه بذكر خواصّه ولوازمه، وأمّا الاستعارة فمحرَّد تسمية خالية عن المناسبة. ويسمّى إثبات ذلك الأمر المختص بالمشبّه به للمشبّه استعارة تخيليَّة؛ لأنّه قد استعير للمشبّه ذلك الأمر الذي يختصُ المشبّه به، وبه يكون كمال المشبّه به أو قوامه في وجه الشّبه ليخيل أنَّ المشبّه من جنس المشبّه به. انظر: الكليَّات (ص:٢٠١)، الإيضاح في علوم البلاغة (ص:٢٩٠)، التَّعريفات (ص:٣٥)، مختصر المعاني، للسّعد (ص:٢٠٦).

(٢) حاشية الصَّبان (١٣٣/٣)، وانظر: روح المعاني (١٤/١٢)، الإيضاح في علوم البلاغة (ص:٣١٢)، بغية الإيضاح لتلخيص المفتاح (ص:٣٩٠-٣٨٩). قال الرَّمخشريُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: "نادَى الأرض والسَّماء بما ينادي به الإنسان المميِّز على لفظ التَّخصيص، والإقبال عليهما بالخطاب من بين سائر المخلوقات وهو قوله: ﴿ يَا أَرْضُ ﴾، ﴿ وَيَا سَمَاءُ ﴾، ثمَّ أمرهما بما يؤمر به أهل التَّمييز والعقل من قوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿ ابْلَعي مَاءَكِ ﴾، وهُأَقْلِعِي﴾ [هود:٤٤]، من الدِّلالة على الاقتدار العظيم، وأن السَّموات والأرض وهذه الأجرام العظام منقادة لتكوينه فيها ما يشاء، غير ممتنعة عليه كأنها عقلاء مميّزون، قد عرفوا عظمته وجلاله وثوابه وعقابه، وقدرته على كلِّ مقدور، وتبيَّنوا تحتُّم طاعته عليهم وانقيادهم له، وهم يهابونه ويفزعون من التَّوقف دون الامتثال له، والنُّزول عن مشيئته على الفور من غير ريب. فكما يرد عليهم أمره كان المأمور به مفعولًا لا حبس ولا إبطاء". الكشاف (٢٧١/٢)، البحر المحيط (١٥٩/٦). أقول: والمعنى أنَّه عَزَّوَكِلَّ إذا أراد تكوين الأشياء لم تمتنع عليه، ووجدت كما أرادها على الفور من غير تأخير في ذلك، كالمأمور المطيع الذي إذا ورد عليه أمر الآمر المطاع كان المأمور به مفعولًا لا حبس ولا إبطاء، وهو الجحاز الذي يسمَّى بالاستعارة التَّمثيليَّة، تمثيلًا لكمال قدرته وانقيادهما لما يشاء تكوينه فيهما بالأمر المطاع الذي يأمر المنقاد لحكمه المبادر إلى امتثال أمره مهابة من عظمته وخشية من أليم عقابه. والاستعارة التَّمثيليَّة هي تركيب استعمل في غير ما وضع له لعلاقة المشابحة، مع قرينة مانعة من إرادة المعنى الأصلى. والقرينة على هذا القول هي خطاب الجماد، ووجه الشُّبه سرعة الاستجابة. هذا على القول الأوَّل، أمَّا على القول الثَّابي فقد جعل الله عَزَّوَجَلَّ لها إرادة وتمييزًا فكان الخطاب على حقيقته، وهو الرَّاجح كما سيأتي.



هذا على المذهب الأوَّل.

والمذهب الآخر أنَّ ذلك على سبيل الحقيقة.

ومن حمل هذا على الحقيقة جعل للأرض وللجبال إرادةً يفهمها من شاء الله عَرَقِجَلَ له ذلك. وقد جعل الله عَرَقِجَلَ لكلِّ شيءٍ تسبيحًا كما قال عَرَقِجَلَ: ﴿يَا جِبَالُ أَوِي عَرَقِجَلَ له ذلك. وقد جعل الله عَرَقِجَلَ: ﴿يُسَبِّحُ لَهُ السَّمَوَاتُ السَّبْعُ وَالأَرْضُ وَمَنْ فِيهِنَ وَإِنْ مِنْ مَعَهُ ﴾ [سبأ:١٠]، وقوله عَرَقِجَلَ: ﴿يُسَبِّحُ لَهُ السَّمَواتُ السَّبْعُ وَالأَرْضُ وَمَنْ فِيهِنَ وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إلا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لا تَفْقَهُ ونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾ [الإسراء:٤٤]. وجعل للسَّموات فَيُو إلا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لا تَفْقَهُ ونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾ [الإسراء:٤٤]. وجعل للسَّموات والأرض بكاءً وقولًا في مثل هذا المعنى صحيحًا. قال الله عَرَقِجَلَّ: ﴿فَمَا بَكَ تُ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَالأَرْضُ وَمَا كَانُوا مُنْظَرِينَ ﴾ [الدحان:٢٩]، وقال الله عَرَقِجَلَّ: ﴿ثُمَّ السَّبَوَى إِلَى السَّمَاءُ وَهِى دُخَانُ فَقَالَ لَهَا وَلِلأَرْضِ اعْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَابِعِينَ ﴾ [نصلت: ١١]. السَّمَاء وَهِى دُخَانُ فَقَالَ لَهَا وَلِلأَرْضِ اعْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَابِعِينَ ﴾ [نصلت: ١١]. فخاطبهما وأثبت لهما القول.

وكذلك قوله عَنَّهَجَلَّ: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الأَمَانَةَ عَلَى السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا﴾ [الأحزاب:٧٢]؛ فإنَّ العرض التَّخيير - إنما يكون للمميِّز..

والرَّاجح أنَّ التَّسبيح والاستجابة على سبيل الحقيقة، فكلُّ شيءٍ على العموم يُسبِّحُ الله عَرَّوَجَلَّ مثلًا تسبيحًا لا يفقهه البشر كما هو منطوق الآية، ولو كان التَّسبيح ما قاله الآخرون من أنَّه أثر الصَّنعة، لكان أمرًا مفهومًا، والآية تنطق بأنَّه لا يُفقه. ولو كان تسبيحها آثار الصَّنعة لما كان لقوله عَرَّفِجَلَّ: ﴿وَسَخَّرْنَا مَعَ دَاوُدَ الْجِبَالَ يُسَبِّحْنَ وَالْإِشْرَاقِ﴾ وَالطَّيْرَ ﴿ وَالْإِنْيَاءَ: ٧٩]، وقوله عَرَّفِجَلَّ: ﴿ إِنَّا سَخَّرْنَا الْجِبَالَ مَعَهُ يُسَبِّحْنَ بِالْعَشِيّ وَالْإِشْرَاقِ ﴾ والطَّيْرَ ﴿ واللهِ عَرَقِجَلَّ: ﴿ إِنَّا سَخَّرْنَا الْجِبَالَ مَعَهُ يُسَبِّحْنَ بِالْعَشِيّ وَالْإِشْرَاقِ ﴾ والطَّيْرَ ﴿ واللهِ عَرَقِجَلَّ: ﴿ واللهِ عَرَقِجَلَّ: ﴿ واللهِ عَرَقِهَ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

والقول بالحقيقة هو القول الرَّاجح -كما أسلفت-، ولكنَّ هذا كلُه في (الجمادات).



وأمَّا ما يمكن التَّسبيح منه فقول واحد أنَّ تسبيحهم حقيقة (١). وسيأتي مزيد من البيان في (نداء الجمادات).

#### خامسًا : حذف أداة النِّداء:

وكثيرًا ما تحذف أداة النّداء، ولا سيَّما في نداء الرَّبِّ ودُعائه، فتكون مقدّرة ذهنًا، مثل:

﴿ رَبِّ اجْعَلْ هَذَا بَلَدًا آمِنًا ﴾ [البقرة:١٢٦] (١) ، وما كان نحو: ﴿ رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا ﴾ [البقرة:١٢٨] ، ﴿ رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولا ﴾ [البقرة:١٢٨] ، ﴿ رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولا ﴾ [البقرة:١٢٠] ، ﴿ رَبَّنَا أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبْرًا ﴾ [البقرة:٢٠٠] ، ﴿ رَبَّنَا أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبْرًا ﴾ [البقرة:٢٠٠] ، ﴿ وَبَنَا أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبْرًا ﴾ [البقرة:٢٠٠] ، ﴿ وَبَنَا أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبْرًا ﴾ [البقرة: ٢٠٠] ... الخ، أي: يا ربّنا.

ونحو: ﴿رَبِّ اغْفِــرْ لِي وَلاَّخِي﴾ [الأعراف:١٥١] (٣)، ﴿رَبِّ زِدْنِي عِلْمًــا﴾ [طه:١١٤]، ﴿رَبِّ انْصُرْنِي بِمَا كَذَّبُونِ﴾ [المؤمنون:٢٦، ٣٩] (٤).

ومن ذلك: ﴿ سَنَفْرُغُ لَكُمْ أَيُّهَا الثَّقَلانِ ﴾ [الرحمن: ٣١]، وهو منادى نكرة مقصودة حذف منه حرف النِّداء.. - وسيأتي بيان (نداء النَّكرة المقصودة) -..

وممَّا قيل<sup>(٥)</sup>: إنه من الحذف مع (اسم الإشارة) قوله عَرَّوَجَلَّ: ﴿ ثُمَّ أَنْتُمْ هَـؤُلاءِ تَقْتُلُـونَ أَنْفُسَـكُمْ ﴾ [البقرة: ٨٥]، أي: يا هؤلاء. قال الطَّبريُّ رَحِمَهُ اللَّهُ: "في قوله عَرَّوَجَلَّ:

<sup>(</sup>۱) انظر: معاني القرآن، للزَّجاج (۱۲۱/۰)، المحرَّر الوجيز (٥٦/٥)، تفسير القرطبي (٢٦٦/١٠)، تفسير النَّعالبي (٣٣١/٢٢)، زاد المسير (٤٥٣/٤). وانظر: التَّمهيد، لابن عبد البَّر (٢٧٨/٢٠)، (٢٣١/٢٢)، الاستذكار (١٠٠/١)، (٢٨٦/١).

<sup>(</sup>٢) ونحوه: ﴿رَبِّ اجْعَلْ لِي آيَةً﴾ [آل عمران: ١١]، و[مريم: ١٠]، ﴿رَبِّ اجْعَلْ هَذَا الْبَلَدَ آمِنًا﴾ [إبراهيم: ٣٥].

<sup>(</sup>٣) ونحوه: ﴿وَقُلْ رَبِّ اغْفِرْ وَارْحَمْ﴾ [المؤمنون:١١٨]، ﴿رَبِّ اغْفِرْ لِى وَهَبْ لِى مُلْكًا﴾ [ص:٣٥]، ﴿رَبِّ اغْفِرْ لِى وَلِوَالِدَىَّ﴾ [نوح:٨٨].

<sup>(</sup>٤) ونحوه: ﴿رَبِّ انْصُرْنِي عَلَى الْقَوْمِ الْمُفْسِدِينَ﴾ [العنكبوت: ٣٠].

<sup>(</sup>٥) "جوَّز الكوفيُّون حذف (يا) من اسم الإشارة عند النِّداء؛ لأنَّه معرفة قبل النِّداء. وأمَّا البصريُّون فمنعوا هذا الحذف؛ لأنَّ اسم الإشارة وإن كان معرفة قبل النِّداء فهو موضوع في الأصل لما يُشار إليه للمخاطب،=



﴿ أَنْ مَ اللّٰهِ الْكَلّٰمِ عَلَيه كَمَا قَالَ عَرَّا اللّٰهِ اللّٰهِ الْمَ اللّٰهِ الْكَلّٰمِ عَلَيه كَمَا قَالَ عَرَّا اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَن هَذَا). والوجه الآخر أن يكون معناه: ثمَّ أنتم قوم تقتلون وتأويله: (يا يوسف أعرض عن هذا). والوجه الآخر أن يكون معناه: ثمَّ أنتم قوم تقتلون أنفسكم. فيرجع إلى الخبر عن أَنْتُمْ وقد اعترض بينهم وبين الخبر عنهم بحؤلاء، كما تقول العرب: (أنا ذا أقوم) و(أنا هذا أجلس)، وإذْ قيل: أنا هذا أجلس كان صحيحًا جائزًا، كذلك: أنت ذاك تقوم ...."(١).

والأداةُ التي تُقدَّرُ عند الحذف هي: (يا) فيما ذكر النُّحاة -كما سيأتي-..

#### سادسًا: حذفُ المنادَى:

قد يُحذف المنادى بعد (يا)، كقوله عَرَّبَكَا ﴿ وَيُلَنَا مَنْ بَعَثَنَا مِنْ مَرْقَدِنَا ﴾ [بس:٥٦]، فإنَّ أداة النِّداء في قوله: ﴿ وَيَا وَيْلَنَا ﴾ ينادى بها محذوف، وأنَّ ما بعدها مفعول فعل محذوف، والتَّقدير: (يا من بحضرتنا انظروا هلكتنا) (٢).

وكما في قوله عَنَّهَ عَلَّ: ﴿ أَلَّا يَسْجُدُوا ﴾ [النمل: ٢٥] على تقدير: (ألا يا اسجدوا)، أي: يا هؤلاء -وسيأتي بيان ذلك مفصَّلًا-.

=وبين الاسم مشارًا إليه وكونه منادَى -أي: مخاطبًا- تنافر ظاهر، فلمًّا أُخْرِج في النِّداء عن ذلك الأصل، وجُعِل مخاطبًا احتيج إلى علامة ظاهرة تدلُّ على تغييره وجعله مخاطبًا، وهي حرف النِّداء، والكوفيُّون جوَّزوا حذف الحرف من اسم الإشارة، اعتبارًا بكونه معرفة قبل النِّداء، واستشهادًا بقوله عنوَّيَ أَنْتُمْ هَوُّلاءِ وليس في الآية دليل؛ لأنَّ ﴿هَوُّلاءِ خبر المبتدأ، كما يجئ في الحروف، فبقي على هذا من المعارف التي يجوز حذف الحرف منها: العلم والمضاف إلى (أي) معرفة كانت، والموصولات. وأمَّا المضمرات فيشذُّ نداؤها، نحو: يا أنت، ويا إياك...". شرح الرَّضي على الكافية (٢/٢١ ٢٤ - ٢٢٧)، وانظر: شرح الكافية الشَّافية (ص:٢٩١١)، مغني اللَّبيب (ص:٢٥٧)، وقد اختار رأي الكوفيين ابنُ مالك. انظر: شرح ابن عقيل (٣/٧)، توضيح المقاصد (٢/٤٠ ١٠٥٠).

- (١) بتصرُّف عن (تفسير الطَّبري) (٣٠٤- ٣٠٤). أقول: ولكن ينبغي أن يلاحظ الباحث ما ذكرت آنفًا في الحاشية من اختلاف البصريين والكوفيين في مثل هذا الحذف...وأنَّ الأكثر قد اختار رأي البصريين.
  - (٢) انظر: البحر المحيط (١٨٨/٧)، روح المعاني (١/١٩١)، أضواء البيان (٢٨٨/٣).



ومن ذلك ما قيل في ﴿يَا لَيْتَ﴾ [القصص:٧٩]، و[يس:٢٦]، و[الزحرف:٣٨]، أو يا هؤلاء. وسيأتي بيانه.











## المطلب الثالث أقسام النِّداء في القرآن الكريم في الجملة وبيان ما يصحب النِّداء

والمقصود هنا ذكر ما ورد من أقسام النّداء في الخطاب القرآني مجملًا، وذلك بتناول ما ذكر في كتب التّفسير وعلوم القرآن مجملًا، ومتتابعًا غير متفرق..

## أُولًا: أقسام النِّداء في القرآن الكريم:

أمَّا أقسام النِّداء في القرآن الكريم فهي (سبعة)، وذكر البعض أنها (ستَّة)(١)، وهي على النَّحو التَّالى:

١ - نداءُ تنبيهٍ مع مدح: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ ﴾ [الأنفال: ٢٤]، ﴿يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ ﴾ [المؤمنون: ٥١]، ﴿يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا ﴾ [البقرة: ٢٠] .

٢ - نداءُ تنبيهٍ مع ذمِّ: ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ كَفَرُوا ﴾ [التحريم:٧] (١)، ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ كَفَرُوا ﴾ [الجمعة: ٦].

<sup>(</sup>۱) ذكر الصَّاوي رَحَمَهُ اللَّهُ في (حاشيته على تفسير الجلالين) أنها (سبعة)، تنبيه مع مدح، أو تنبيه مع ذمِّ، أو تنبيه، أو إضافة، أو نسبة، أو تسمية، أو تخصيص. حاشية الصَّاوي (۲۱/۱). وذكر السَّمرقندي رَحَمَهُ اللَّهُ في (تفسيره) المسمَّى: (بحر العلوم) أنَّ النِّداء (ستُّ) مراتب، مدح، أو ذمِّ، أو تنبيه، أو إضافة، أو نسبة، أو تسمية. تفسير السَّمرقندي (۱/۱/۱).

<sup>(</sup>٢) سبق بيان ما يتعلَّق بخطاب المدح.

<sup>(</sup>٣) سبق بيان ما يتعلَّق بخطاب الذَّم.



٣- نداء تنبيه (١): ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ ﴾ [البقرة: ٢١]، ﴿ يَا أَيُّهَا الْإِنْسَانَ ﴾ [الانفطار: ٦].

٤ - نداء إضافة: ﴿ يَا عِبَادِيَ الذينَ آمَنُوا ﴾ [العنكبوت:٥٦].

نداء نسبة: ﴿يَا بَنِي إِسْرائيلَ﴾ [البقرة: ١٠]، ﴿يَا بَنِي آدَمَ﴾ [الأعراف: ٢٦]، ﴿يَا فَيَا بَنِي آدَمَ﴾ [الأعراف: ٢٦]، ﴿يَا فَيَا بَنِي إِللَّهِ وَالْحَرَابِ: ٣٠].

٦ - نداء التَّسمية: ﴿يَا إِبْرَاهِيمُ أَعْرِضْ عَنْ هَذَا﴾ [هود:٧٦]، ﴿يَا دَاوُدُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الأَرْضِ﴾ [ص:٢٦].

٧ - نداء التَّخصيص: ﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ ﴾ [آل عمران: ٦٤] (٢٠).

## ثانيًا: بيان ما يصحب النِّداء:

أمَّا ما يصحب النِّداء فقد حقَّق هذه المسألة السُّيوطيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ حيث قال: "النِّداء: طلب إقبال المدعو على الدَّاعي بحرف نائب مناب (أدعو)<sup>(٣)</sup>.

ويصحب في الأكثر الأمر والنَّهي والغالب تقدُّمه نحو:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ [البقرة: ٢١]، ﴿ يَا عِبَادِ فَاتَّقُونِ الزمر: ٢١]، ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُزَّمِّلُ ۞ قُمِ اللَّيْلَ ﴾ [المزمل: ٢-١]، ﴿ وَيَا قَوْمِ اسْتَغْفِرُوا ﴾ [هود: ٥٦]، ﴿ يَا أَيُّهَا اللهِ يَنَ اللّهِ مَعْدِيعًا أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ ﴾ آمَنُوا لا تُقَدِّمُوا ﴾ [الحرات: ١]. وقد يتأخَّر نحو: ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللّهِ جَمِيعًا أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ ﴾ [النور: ٣١].

وقد يصحب الجملة الخبريَّة فتعقبها جملة الأمر نحو: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلً فَاسْتَمِعُوا لَهُ ﴾ [الحج: ٧٣]، ﴿وَيَا قَوْمِ هَذِهِ نَاقَةُ اللَّهِ لَكُمْ آيَةً فَذَرُوهَا ﴾ [هود: ٦٤].

<sup>(</sup>١) أي: نداء مطلق عن قيد كونه مدحًا أو ذمًّا..

<sup>(</sup>٢) بقليل من التَّصرف عن (حاشية الصَّاوي) (١٠١/١)، تفسير السَّمرقندي (١٠١/١).

<sup>(</sup>٣) انظر: شروح تلخيص المفتاح (٣٣٤/٣٥-٣٣٥).



وقد لا تعقبها نحو: ﴿ يَا عِبَادِ لا خَوْفُ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ ﴾ [الزحرف: ٦٨] (١) ، ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللَّهِ ﴾ [فاطر: ١٥] ، ﴿ يَا أَبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لا يَسْمَعُ وَلا يُبْصِرُ ﴾ [لتحريم: ١] ، ﴿ وَيَا قَوْمِ مَا لِي أَدْعُوكُمْ ﴾ [غافر: ٤١] (٢).

وسيأتي تحقيق أنَّ النِّداء قد ينفكُّ عن الأمر والنَّهي، ويكثر مجيئه في الخبر والاستفهام مع النِّداء. وما ذكر هنا مجملًا سيأتي بيانه في مواضع متفرِّقة.



<sup>(</sup>١) سيأتي التَّعقيب على ذلك.

<sup>(</sup>٢) الإتقان (٢/٢٢– ٢٢٣).







## المطلب الرابع : بيان أدوات النّداء

## أُولًا: التَّعريف بأدوات النِّداء:

قال الزَّمْخُشْرِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ فِي (المفصَّل): "حروف النِّداء هي: (يا) و(أيا) و(هيا) و(أي) و(أي) و(الهمزة) و(وا). فالثَّلاثة الأول لنداء البعيد أو من هو بمنزلته من نائمٍ أو ساه، فإذا نودي بها من عداهم فلحرص المنادى على إقبال المدعو عليه، ومفاطنته لما يدعوه له. و(أي)، و(الهمزة) للقريب، و(وا) للنُّدبة خاصّة. وقول الدَّاعي: (يا رب) و(يا ألله)؛ استقصار منه لنفسه، وهضم لها واستبعاد عن مظانِّ القبول والاستماع، وإظهار للرَّغبة في الاستجابة بالجؤار"(١).

وعلى ذلك فإنَّ أدوات النِّداء متعدِّدة، فه (الهمزة) للقريب، و(أي) لنداء القريب، أو القريب المحبَّب -كما سيأتي-، و(يا) لنداء البعيد المتوسِّط البعد، و(أيا) و(هيا) لنداء الشَّديد البعد.

قال ابن مالك رَحِمَهُ ٱللَّهُ:

وللمنادى النَّاء أو كالنَّاء يا وأي وآكذا أيا ثم هيا

<sup>(</sup>۱) المفصَّل في صنعة الإعراب (۱۳/۱)، وانظر: حاشية الصَّبان على شرح الأشموني (۱۳۳۳) فما بعد. وانظر: الأساليب الإنشائيَّة في النَّحو العربي (ص:۱۳۳)، البلاغة العربيَّة، للميداني (۲٤٠/۱)، البلاغة فنونها وأفنانها، للدُّكتور فضل حسن عباس (۱۲۷/۱)، جواهر البلاغة (ص:۳٦–۲۷)، نزهة الأعين النَّواظر (ص:۹۲-۵).



والهمز للدَّاني ووا لمن ندب أو يا وغير وا لدى اللبس اجتنب(١)

قال ابن عقيل رَحْمَهُ الله: "لا يخلو المنادى من أن يكون مندوبًا أو غيره؛ فإن كان غير مندوب فإما أن يكون بعيدًا أو في حكم البعيد كالنائم والساهي، أو قريبًا، فإن كان بعيدًا أو في حكمه فله من حروف النداء: (يا) و(أي) و(آ) و(هيا)، وإن كان قريبًا فله: الهمزة، نحو أزيد: أقبل، وإن كان مندوبًا، وهو المتفجع عليه أو المتوجع منه فله: (وا)، نحو: وازيداه وواظهراه، و(يا) أيضًا عند عدم التباسه بغير المندوب، فإن التبس تعينت (وا) وامتنعت (يا)"(٢).

فأدوات النِّداء ثمان: (أً)، (أَيْ)، (يَا)، (آ)، (آي)، (أَيَا)، (هَيَا)، (وَا). أُمَّا الهمزة [ أَ ] و(أَيْ) فلنِدَاء القريب.

وأمّا (أَيَا) و (هَيَا) و(آ) فلنداء البعيد.

وأمّا (يا) حرف لنداء البعيد حقيقةً أو حكمًا، وهي أكثر أحرفه استعمالًا، ولهذا لا يقدَّر عند الحذف سواها نحو: ﴿رَبِّ اغْفِرْ لِي﴾ [الأعراف:١٥١]، ﴿يُوسُفُ أَعْرِضْ﴾ [يوسف:٢٩]، ولا ينادى اسم الله عَزَقِبَلَ، وأيّها وأيّتُها إلا بها(٣).

قال الزَّمْ شريُّ رَحَمَهُ اللَّهُ: "و(يا) حرف وضع في أصله لنداء البعيد، صوت يهتف به الرَّجل بمن يناديه. وأمَّا نداء القريب فله (أي) و(الهمزة)، ثمَّ استعمل في مناداة من سها وغفل وإن قرب تنزيلا له منزلة من بعد، فإذا نودي به القريب المفاطن فذلك للتَّأكيد المؤذن بأنَّ الخطاب الذي يتلوه معنيُّ به جدًّا "(٤).

<sup>(</sup>١) ألفية ابن مالك (ص:٤٩).

<sup>(</sup>٢) شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك (٢٥٦/٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: الإتقان (١/ ٢٧٥)، البرهان في علوم القرآن (٤/٥٤٥)، وانظر: الكليَّات (ص:٩٧٩)، مغني اللَّبيب (ص:٤٨٨)، وانظر: تاج العروس (٤/٥٥٥)، والمعجم الوسيط، باب (الياء) (١٠٦٢/٢)، القاموس المحيط (١٧٤٨/١).

<sup>(</sup>٤) الكشاف (٢٢٤/١)، وانظر أيضًا استعمال حرف النّداء في (الأساليب الإنشائيَّة في النَّحو العربي) (ص:١٣٦-١٣٧).



وترد للتَّنبيه فتدخل على الفعل والحرف نحو: ﴿ أَلَا يَا اسْجَدُوا ﴾ [النمل: ٢٥] (١)، ﴿ يَا لَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ ﴾ [يس: ٢٦] (١)... -وسيأتي بيان ذلك-.

وتُسْتَعَمل (وَا) للنُّدْبة، والنُّدبة هي التي يُنَادَى بها المندوبُ الْمُتَفجَّعُ عليه (مَّ)، وتُسْتَعْمَلُ في النُّدْبة أيضًا (يَا) عند أَمْنِ الالتباسِ بالنِّداء الحقيقي، نحو ما جاء من تفسير لقوله عَرَّفِجَلَّ: ﴿يَا أَسَفَى عَلَى يُوسُفَ ﴾ [يوسف: ٨٤] أن الألف ألف الندبة والهاء محذوفة، -وسيأتى بيان ذلك في موضعه-.

#### ثانيًا: تصرُّف البليغ في استعمال أدوات النِّداء:

"١ - قد يستعملُ البليغ أدوات النّداء التي للقريب فينادي بها البعيد، لمعنىً يُريدُ الإِشارة إليه، كأن يُريدَ الإِشارَة إِلَى أنَّ هذا البعيد في جَسَده هو قريب إلى قبله ونفسه حاضر في تصوُّره المستمر، وكأن يريد الإِشارة إلى أنَّه لشدَّة سمعه وانتباهه وسرعة استجابته، كأنّه قريب، فهو لا يحتاج أن ينادى بأدوات نداء البعيد.

٢ – وقد يَسْتَعْمِلُ البليغ أدوات النّداء التي للبعيد فينادي بما القريب، لمعنى يُريدُ الإشارة إليه، كأنْ يُريدَ أنّه رفيع المنزلة عالي المقام، فهو لارتفاع منزلته وبعد مقامه بمثابة البعيد إلى الأعلى في حسده، فاللاّئق به أنْ يُنَادَى بأدوات النّداء التي للبعيد. وكأنْ يريد أنّه مُنْحَطُّ المنزلة جدا، فهو لانحطاط منزلته بمثابة البعيد إلى الأسفل في حسده، فاللاّئق

<sup>(</sup>۱) قرأ الكسائي: ﴿ أَلَا يَا اسْجُدوا﴾ ... وقيل: قرأ ابن عباس وعبد الرَّحمن السلمي والحسن وأبو جعفر وحميد الأعرج: ﴿ أَلَا يَا اسْجُدوا﴾ -وسيأتي بيان ذلك مفصًلا —. انظر: حجَّة القراءات (٢٦/١ – ٢٥٥) النَّشر (٣٣٧/٢)، الإتحاف (ص:٣٢٦)، إبراز المعاني من حرز الأماني (٣٣٥/٢)، معاني القرآن، للنَّحاس (٥/١٦)، المحرَّر الوجيز (١/٠٥٤)، تفسير أبي السُّعود (٢٨١/٦)، تفسير ابن جزي (١/١٥٤)، فتح القدير (٤/٤٥)، مشكل إعراب القرآن، لمكي (٢/١٥)، الإتقان (٢/١٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: الإتقان (٢٧/١).

<sup>(</sup>٣) تقع (وا) في الندبة، وفيما مددت به صوتك، كما تمده بالندبة، وإنما أصلها للنُّدبة، وهي من الحروف التي تنبه بحا المدعو ك: (يا)، و(أيا)، و(أيا)، و(أي)، و(ألف الاستفهام). انظر: المقتضب، للمبرد (٢٣٣/٤).



به أن يُنَادى بأدَواتِ النِّداءِ التي للبعيد. وكأن يُرِيدَ التَّعبيرَ عن حَالةِ تَلَهُّفِهِ وشدَّةِ طلَبِه، فهو بمثابة المستغيث الذي يمدُّ صوته في النِّداء، فيستعمل أدوات النِّداء التي للبعيد لما فيها من مدِّ الصَّوْت وَطُول النَّفس معه. فيستعمل أدوات النِّداء التي للبعيد لما فيها من مدِّ الصَّوْت وَطُول النَّفس معه. وكأن يريد أنَّ المنادَى غافل شارد الذِّهن أو غير مستعدًّ للاستجابة فهو بمثابة البعيد.

٣ - وقد يخرج النّداء عن المعنى الأصليّ الموضوع له، فيُسْتَعْمَلُ لدى البلغاء وغيرهم في أغراضٍ أخرى غير النّداء، وهذه الأغراضُ تُفْهَمُ من قرائن الحال أو قرائن المقال، فكلُّ حَرَكَةٍ نفسيَّةٍ ذات مشاعِرَ تَدْفَعُ الإنسان إلى التَّعبير عنها بنداء ما بطريقةٍ تلقائيَّة، ولو لم يشعر بأنَّ هذا النِّداء يحقق له مرجوًّا أو مأمولًا أو يدفع عنه مكروها.

كأن يستعمل النّداء في الزَّحْر واللَّوم، أو التحسُّر والتأسُّف والتَّفجع والنَّدم أو النُّدبة، أو الإغراء، أو الاستغاثة، أو اليأس وانقطاع الرَّجاء، أو التَّمني، أو التَّذكر وبثِّ الأحزان، أو التَّضجر، أو الاختصاص، أو التَّعجب، إلى غير ذلك"(١).

وقد خصّت (يا) من بين حروف النّداء بكونها لنداء البعيد المتوسّط البعد فحسب، وقد ذكر ذلك على سبيل المثال: الصّبانُ في (حاشيته على الأشموني) (٢)، ومن المتأخّرين المعاصرين شيخ المفسرين الأستاذ الدُّكتور إبراهيم خليفة رَحِمَهُ ٱللَّهُ (٣). وسيأتي شرح وبيان ذلك، وكذلك ما يتعلّق بأدوات النّداء، والمستخدم في الخطاب القرآني من هذه الأدوات شرحًا تحليليًّا ومفصّلًا.



<sup>(</sup>١) البلاغة العربيَّة، للميداني (١/ ٢٤٠ - ٢٤١).

<sup>(</sup>٢) حاشية الصَّبان على شرح الأشموني (٣/١٣٤)، وانظر: المقتضب، للمبرد (٢٣٥/٤).

<sup>(</sup>٣) تفسير سورة النِّساء (ص: ١٠٦).



### المطلب الخامس أداة النِّداء المستخدمة في القرآن الكريم

وأوَّل ما يتقرَّر في هذا المطلب أنَّ القرآن الكريم لم يستعمل من أدوات النِّداء في نداءاته العديدة ومواضعه الكثيرة غير (يا)<sup>(۱)</sup>، اللهمَّ إلَّا ماكان من دعوى من ادَّعى أنَّ الهمزة في قراءة من قرأ، وهي قراءة سبعيَّة (۲): ﴿أَمَنْ هُوَ قَانِتُ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاجِدًا وَقَابِمًا ﴾ المنزة في قراءة من قرأ، وهي قراءة حرف نداء، وتقدير الكلام: يا من هو قانت...الخ.

<sup>(</sup>١) (يا) حرف نداء، وهي أمُّ الباب، وزعم بعضهم أنها اسم فعل، معناها: أنادي، وسيأتي رد هذا الزعم. وعلى كثرة وقوع النّداء في القرآن لم يقع نداءٌ إلا بحا، وهي أعمُّ حروف النّداء؛ إذ ينادي بحا القريب والبعيد والمستغاث والمنتغاث والمنتغاث والمنتغاث والمنتغاث والمنتغاث والمنتغاث المود (٢٤/١)، همع الهوامع (٢٤/٣). وعلى كثرة وقوع النّداء في القرآن لم يقع نداء إلا بحا. انظر: البحر المخيط (٢٣١/١)، ابن عادل (٢/٢٠٤)، التبيان في تفسير غريب القرآن، لشهاب الدين أحمد بن محمَّد الهائم المصري (ص:٥٦). و(يا) أعم حروف النداء؛ لأنها أم الباب؛ فإنها تدخل في كل نداء خالص من الندبة والاستغاثة، أو مصحوبة بحما؛ لأنها أندى حروف النداء وأنفذها. فهي حرف وضع في أصله لنداء البعيد، وقد تستعمل في نداء القريب لغرض بلاغي، أي: أنها لنداء البعيد حقيقة أو حكما، وقد ينادى بحا القريب توكيدًا، أي: إشارة إلي أن الكلام الذي يلقي أو نفس الدعاء معتنى به بعدًا. وقد ينادي بحا القريب؛ لبعده رفعة نحو: يا عظيمًا يرجي لنوائب. حاشية الأمير على مغني اللبيب بعدًا. وقد ينادي بحا القريب؛ لبعده رفعة نحو: يا عظيمًا يرجي لنوائب. حاشية الأمير على مغني اللبيب الانجا.

<sup>(</sup>٢) قرأ عاصم وأبو عمرو وابن عامر والكسائيُ: ﴿أُمَّن﴾ مشدَّدة الميم. وقرأ ابن كثير ونافع وحمزة: ﴿أُمَن﴾ خفيفة الميم. السَّبعة في القراءات (٢١/١٥). وفي (زاد المسير): "قرأ ابن كثير ونافع وحمزة وأبو جعفر والمفضل عن عاصم وزيد عن يعقوب ﴿أُمَن﴾ -بالتَّخفيف-. وقرأ الباقون بالتَّشديد، فأمًا المشدَّدة= فمعناها: أهذا



=الذي ذكرنا خير أمن هو قانت؟ والأصل في ﴿أُمَّن﴾: (أم من) فأدغمت الميم في الميم. وأمَّا المخفَّفة ففي تقديرها ثلاثة أوجه: أحدها: أنها بمعنى النّداء، قال الفرّاء رَحِمَهُ اللّهُ (معاني القرآن)، (٢/٢١٤) فسّرها الذين قرؤوا بها فقالوا: (يا من هو قانت) وهو وجه حسن، والعرب تدعو بالألف كما تدعوا بياء، فيقولون: (يا زيد أقبل) و(أزيد أقبل)، فيكون المعنى: أنَّه ذكر النّاسي الكافر، ثمَّ قصَّ قصَّة الصَّالِ بالنّداء كما تقول: (فلانٌ لا يصوم ولا يصلي، فيا من يصوم أبشر). والثّاني أنَّ تقديرها: (أمن هو قانت كمن ليس بقانت)، والثّالث: (أمن هو قانت كمن جعل لله عَزَوَجَلَ أندادًا". زاد المسير (٤/١٠)، معاني القرآن، للنّحاس (١٩/١٥)، وسآتي على بيان وتحقيق ما يترجّع من هذه الأقوال..

(١) انظر: تفسير سورة النِّساء (ص:٩٦-٩٧).



وبعد هذا التَّمهيد أعرض تحقيق هذه المسألة لبيان أن القرآن الكريم لم يستعمل في نداءاته المتعدِّدة من حروف النِّداء سوى حرف النِّداء: (يا)، وبيان الحكمة من ذلك.

فقد جاء في (الفريد): "قرئ: ﴿أُمَنْ بِالابتداء، ﴿هُو قَانِتُ صلة صلته، والخبر على (مَنْ)، و(مَنْ) موصول في موضع رفع بالابتداء، ﴿هُو قَانِتُ صلة صلته، والخبر والمعادل محذوفان، أي: (الذي صفته كيت وكيت خير أم من هو جاحد)، ودلَّ على الكلام شيئان: جرى ذكر الكافر قبله، وقوله عَرَّيَجَلَّ: ﴿قُلُ هَلْ يَسْتَوِى...﴾ الآية. وقيل (أ): الهمزة للنِّده، وبمعنى (يا)، أي: (يا من نعته كيت وكيت: أبشر فإنَّك من أصحاب الجنَّة). وأنكر على هذا بأنَّه لا وجه للنِّداء هنا؛ لأنَّ هذا في موضع معادلة لدلالة ما قبله وما بعده. وبالتَّشديد على إدخال (أم) عليه (أمْ مَنْ)، و(مَنْ) موصول أيضًا مبتدأ، والجملة المعادلة لد (أم) مع (خير) كلاهما محذوف، أي: أيهما. وقيل (أ): أم منقطعة، أي: بل أمن هو قانت آناء الليل وكمن هو بضده.."(").

وتوضيح ذلك أن نقول: الهمزة للاستفهام، و ﴿مَنْ موصولة مبتداً، و ﴿هُوَ قَانِتُ ﴾ مبتداً وخبر، والجملة صلة الموصول. ولا يصحُّ أن تكون ﴿مَنْ للاستفهام؛ لأنَّه لا يصحُّ دخول همزة الاستفهام عليها؛ لأنَّ الاستفهام لا يدخل على استفهام (أ). فعندما نجعل الهمزة للاستفهام فالجملة لم تتم بعد. ويلزم أن يكون الخبر شيئًا محذوفًا؛ لأنَّه لا يوجد

<sup>(</sup>۱) قاله الفرَّاء رَحِمَهُ ٱللَّهُ فِي (معاني القرآن) (۲/۲۱ع). انظر ذلك مفصَّلًا فِي (الدُّر المصون) (7/-9)، البحر المحيط (1/9/9)، تفسير ابن عادل (1/7/13)، روح المعاني (1/9/9)، التَّحرير والتَّنوير (1/9/9)، الإِتقان (1/7/1)، البرهان في علوم القرآن (1/9/9)، حجَّة القراءات (1/7/1).

<sup>(</sup>۲) القرطبي (۱۰۹/۲۰)، معاني القرآن، للنَّحاس (۱۰۷/۳ – ۱۰۸)، التَّحرير والتَّنوير (۳٤٦/۲۳)، الدر المصون (- 0.01 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02 / 1.02

<sup>(</sup>٣) الفريد، بقليل من التَّصرُّف (١٨٥/٤-١٨٦)، وانظر: معاني القرآن وإعرابه، للزجاج (٤/٣٤٧)، البيضاوي (٣) الفريد، بقليل من التَّصرُّف (٤/٣١٦)، السراج المنير (٣/٥/٣)، فتح القدير (٩/٤)، تفسير الإيجي (٣/٥)، ابن عادل (٤/٥/١٦)، السراج المنير (٣/٥٥)، فتح القدير (٤/٥/٣)،

<sup>(</sup>٤) انظر: مشكل إعراب القرآن (٢/٣١).



جزء جملة، وإلا كان الكلام غير مفيد (١)، وما دام غير مفيد فلا يحسن السُّكوت عليه، ولا يصحُّ في نظر البلغاء والنَّحويين.

فالخبر محذوف قطعًا، تقديره مثلًا: كمن ليس على هذه الصِّفة، والمعنى: ﴿أَمَنْ هُو قَانِتُ آنَاءَ..﴾ كمن هو على مضادَّةِ تلك الصِّفة أو كأنت أيُّها النَّاسي..، ويقدَّر الخبر معونة الآية السَّابقة التي تقول: إنَّ الإنسان إذا أنعم عليه ثمَّ مسَّه ضرُّ دعا ربَّه منيبًا إليه، وإذا حوَّله الله عَرَقِبَلَ نعمةً منه نسي ما كان يدعو إليه من قبل، وجعل لله عَرَقِبَلَ شركاء، قال الله عَرَقِبَلَ: ﴿وَإِذَا مَسَّ الإِنْسَانَ ضُرُّ دَعَا رَبَّهُ مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خَوَّلَهُ نِعْمَةً مِنْهُ نَسِي ما كان يدعو الله عَنَ فَلْ تَمتَعْ بِكُفْرِكَ قليلا إِنَّكَ كَانَ يَدْعُو إِلَيْهِ مِنْ قَبْلُ وَجَعَلَ لِلَّهِ أَنْدَادًا لِيُضِلَّ عَنْ سَبِيلِهِ قُلْ تَمتَعْ بِكُفْرِكَ قليلا إِنَّكَ مَن يَدعُو إِلَيْهِ مِنْ قَبْلُ وَجَعَلَ لِلَّهِ أَنْدَادًا لِيُضِلَّ عَنْ سَبِيلِهِ قُلْ تَمتَعْ بِكُفْرِكَ قليلا إِنَّكَ مِنْ قَبْلُ وَجَعَلَ لِلَّهِ أَنْدَادًا لِيُضِلَّ عَنْ سَبِيلِهِ قُلْ تَمتَعْ بِكُفْرِكَ قليلا إِنَّكَ مِنْ قَبْلُ وَجَعَلَ لِللهِ أَنْدَادًا لِيُضِلَّ عَنْ سَبِيلِهِ قُلْ تَمتَعْ بِكُفْرِكَ قليلا إِنَّكَ اللهُ عَرَقِبَلَ الله الله أندادًا ليضلُ عن سبيله أم الكافر المخاطب بقوله عَرَقِبَلًا: ﴿قُلْ تَمتَعْ بِكُفْرِكَ اللهُ أَندادًا ليضلُ عن سبيله أم الكافر المخاطب بقوله عَرَقِبَلًا: ﴿قُلْ تَمتَعْ بِكُفْرِكَ اللهُ مَن ليس كذلك؟.

والدَّليل على أنها همزة استفهام أنَّ خير تفسير للقرآن ما كان تفسيرًا بالقرآن نفسه فقوله عَنَوَجَلَّ: ﴿أَمَّنْ ﴿ فِي قراءة حفص (٢) ، فإنَّ (أم) لا تكون حرف نداء ، ف (أم) المعينة للاستفهام إمَّا أن تكون: (أم) المنقطعة بمعنى: (بل والهمزة) ، والتي تفيد الإضراب والاستفهام معًا ، أو تكون (أم) المتصلة ، وهى التي تقع عادة في معادلة همزة الاستفهام ،

<sup>(</sup>۱) قال ابنُ مالك رَحِمَهُ اللّهُ في (الألفيَّة): (والخبر الجزءُ المتمُّ الفائده \*\*\*كاللهُ برُّ والأيادي شاهده). وتعقَّبه ابنُ عقيل حيث قال: "عرَّف المصنِّف الخبرَ بأنَّه الجزءُ المكمل للفائدة، ويرد عليه (الفاعل) نحو: (قام زيد)، فإنَّه يصدق على زيد أنَّه الجزء المتمُّ للفائدة. وقيل في تعريفه: إنَّه الجزء المنتظم منه مع المبتدأ جملة، ولا يرد الفاعل على هذا التَّعريف؛ لأنَّه لا ينتظم منه مع المبتدأ جملة، بل ينتظم منه مع الفعل جملة، وخلاصة هذا الفاعل على هذا التَّعريف؛ لأنَّه لا ينتظم منه مع المبتدأ جملة، بل ينتظم منه مع الفعل جملة، وخلاصة هذا أنَّه عرف الخبر بما يوجد فيه وفي غيره، والتَّعريف ينبغي أن يكون مختصًّا بالمعرَّف دون غيره". شرح ابن عقيل على ألفيَّة ابن مالك (١/١٠ ٢ - ٢٠٢). ولكن المرادي رَحِمَهُ اللهُ المراد: جزء الجملة الاسمية. ابن عقيل فقال: "ليس مراده بالجزء: جزء الكلام مطلقًا فيلزمه ما ذكرت، وإنما المراد: جزء الجملة الاسمية. وسيأتيك بيان ذلك في المتفرقات.

<sup>(</sup>٢) أي: بالتَّشديد.



أو في معادلة همزة التَّسوية كقولنا: (أمحمَّد قام أم علي؟)، أو قولنا: (أمحمَّد قام أم قعد؟)..

وبيان المنقطعة أنَّنا عندما نخبر عن شيءٍ ما، وبعدها نضرب عن هذا الشَّيء، ونستفهم استفهامًا إنكاريًّا يفيد إنكار ما سبق. ومثال ذلك قوله عَنَّوَجَلَّ: ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَاطِلًا ذَلِكَ ظَنُّ الَّذِينَ كَفَرُوا فَوَيْلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ السَّمَاءَ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا بَاطِلًا ذَلِكَ ظَنُّ الَّذِينَ كَفَرُوا فَوَيْلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ السَّمَاءَ وَالْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَقِينَ فَي الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَقِينَ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَقِينَ اللَّهُ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَقِينَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّاللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللللللَّاللَّهُ الللَّهُ الللللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللللَّهُ الللللللللَّهُ اللللللَّهُ اللللللَّهُ اللللللللَّهُ الللللللَّهُ اللللللللَّهُ الللللللللَّهُ الللللللللَّهُ الللللَّالَةُ الللللللَّهُ اللللللَّهُ اللللللَّهُ اللللَّهُ اللللللَّلْ

فالكفّار ينكرون البعث، ومقتضى الإنكار أن يكون خلق السّموات والأرض وما بينهما باطلا ولعبًا وعبثًا، وأن يكون تقوى المتّقين كشقاوة الأشقياء ما دام الكلُّ إلى زوال، ولم يلق أحد جزاءه، بل ربما كانت شقاوة الأشقياء ومعصية العاصين ربما كان ذلك أسعد لأصحابه من تقوى المتّقين؛ لأنّه عندما نتصوَّرُ أنَّ الشّقيَّ قادرٌ على أن يفعل ما يشاء، وما يحلو له من اللّذائذ، وإن كان على حساب كثيرٍ من الضُّعفاء.

وقد أحبر الله عَزَّوَجَلَّ أَنَّ ذلك منافٍ للحكمة، وقال ما قال من خلق السَّموات والأرض...، ومقتضى قولهم بعدم البعث أن يكون هذا باطل، فهذا مقتضى ظنِّهم.

﴿أَمْ نَجْعَلُ ﴾، أي: (بل نجعل). والإضراب نوعان:

إضرابٌ إبطاليٌّ: والمراد منه أن نبطل ما سبق، ونأتي بجديد يصحِّحه. ومثال ذلك: الآية التي يحتمل معنى الإضراب فيها أن يكون إبطاليًّا، وأن يكون انتقاليًّا، أمَّا الإبطاليُّ فإنَّا لو تصوَّرنا أنَّه إضراب من قوله عَنَّهَ جَلَّ: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَيْنَهُمَا بَيْنَهُمَا لَكُون خلق السَّموات... باطلًا...

والإضراب الانتقاليُّ، وهو الأظهر. ويكون الانتقال فيه من نفي أن يكون خلق السَّموات والأرض باطلًا، أو يكون من ﴿فَوَيْلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ ﴿..فكأنَّه انتقل وقال: دعنا من هذا الأمر المفروغ منه، ثمَّ قال: إنَّا سنأتي بما تنكره العقول السَّليمة، أي: بل أنجعل الذين آمنوا وعملوا الصَّالحات كالمفسدين في الأرض، بل أنجعل المتقين كالفجار، ف:(أم) بمعنى: بل والهمزة.



أمَّا (أم) فقد وردت منقطعةً بمعنى: (بل والهمزة)، ومتَّصلة معادلة لهمزة الاستفهام أو التَّسوية كقوله عَرَّقِجَلَّ: ﴿سَوَاءُ عَلَيْهِمْ أَأَنْذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ لا يُؤْمِنُونَ﴾ [البقرة:٦].

ف (أم) في قراءة حفص للاستفهام قطعًا. لكن هل هي المتَّصلة أم المنقطعة ؟ يجوز ويجوز.

فيجوز أن نتصوَّرها المتَّصلة، وكأنَّ الله عَزَّوَجَلَّ يقول: (قل تمتَّع بكفرك قليلًا أإنك من أصحاب النار أمَّن هو قانت). فإذا جعلناها متَّصلة فإنَّا نقول: همزة الاستفهام حذفت قبل ﴿إِنَّكَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ﴾، ويكون التَّقدير: (يا أيُّها النَّاسي لنعمة ربِّه عَزَّفَجَلَّ الجاعل له أندادًا أأنت من أصحاب النَّار أم هو قانت آناء الليل).

والمنقطعة تكون بمعنى: (بل والهمزة)، فيكون التَّقدير: (قل تمتع بكفرك...بل أمن هو....).

والخلاصة أنَّ (أم) متعيِّنة للاستفهام، فالأولى أن يفسِّر بها من قرأ بالهمزة على قراءة التَّخفيف حتى لا تختلف القراءتان اختلافًا جذريًّا، أمَّا إذا جعلت (أم) للاستفهام فقد تطابقت القراءتان. وخير تفسير للقرآن أن يفسَّر بالقرآن نفسه، والقراءة مع أختها، يعني أنَّ القراءة تفسِّر القراءة كما تفسِّر الآيةُ الآية.

وأنتقل بعد ذلك لبيان أصل هذا الحرف (يا)، وسبب استخدامه في نداءات القرآن الكريم.

وبادئ ذي بدءٍ فلا بدَّ من بيان أنَّنا عندما نقول: (يا) حرف فهل نقصد أنَّه حرف مبنى أم حرف معنى؟ وما معنى ذلك؟

أمَّا حرفُ المبنى: فهو حرف الهجاء الذي يكون في مبنى الكلمات. نقول -مثلًا-: (ضَرَبَ)، الضَّاد مثلًا حرف مبنى.

أمَّا قولنا: (مِن) حرف جر، فهذا حرف معنى، وكذلك قولنا: (يا) حرف نداء، و(أم) حرف استفهام، و(إلى) حرف جرِّ.

والحاصل أنَّه إذا دلَّ الحرف على معنى في غيره يسمَّى حرف المعنى، أو يقال: حرف المعنى مَا يَدُلُّ على مَعْنى غيرِ مُستَقلِّ بالفَهْمِ مثل: (هَلْ)، (فِي)، (لِمْ).



أَمَّا حُرُوفُ المُبْنَى فهي الحروف التي تَتَأَلَّفُ مِنْهَا كَلِمةٌ ما.

فيقال: إنَّ ابتناء هذا الحرف على حرفين أو على ثلاثة أحرف، فإنَّ الحرف في الأوَّل حرف مبنى، والثَّاني: حرف مبنى أيضًا.

أمَّا بيان ما وضع له هذا الحرف، فإنَّ أصل وضعه لنداء البعيد متوسِّط البعد كما سبق-.

وإنَّ لغة العرب لغةٌ حكيمة؛ ولكونها على هذا النَّحو تنزَّل بها القرآن الكريم؛ ولأنَّ النِّداء للبعيد يناسبه اختتامه بحرف مدِّ، من حيث كونه يساعد الصَّوت على الانطلاق.

وعندما نلاحظ ما وضع للقريب كالهمزة في (أمحمّد) المفروض أنّه قريب فيسمع بمجرد النّطق باسمه. فإنّ مهمّة حرف النّداء أنّنا نميّز المنادَى، وأنّنا نريد منه شيئًا؛ لأنّنا لو قلنا: (محمّد) فقط فقد نتكلّم عن محمّد آخر، فلا يحتاج إلى حرف مدّ ينطلق به الصّوت؛ لأنّه قريب. وقد وضعوا (أيْ) -بفتح فسكون- للقريب المحبّب. ونلاحظ أنّ (أيْ) فيها السُّكون من غير مدّ، ولا يساعد ذلك الصّوت على الانطلاق، أمّا لو قلت: (أيْ) بمدّ فإنما تصبح (مدّ لِيْن) كر (شيء)، ولم يصبح ساكنًا سكونًا كاملًا(١)، فتخرج بذلك عن كونما حرف نداء. وقد وضعت (أي) لنداء القريب الحبّب كأن الحرف الأوّل يشير للقرب، والحرف الثّاني يشير للمحبّة، فالهمزة للقريب، والياء الساكنة للحبّ، وكون يشير للقرب، والحرف الثّاني فقط.

أمَّا شدید البعد فأكثر من حرفین كرأیا) و (هیا) (۱)؛ لأنَّ زیادة المبنى تدلُّ على زیادة المعنى غالبًا، فإن فاته الحرفان الأولیان فلن یفوته انطلاق الصَّوت بالمدِّ، فكأبى أتى

<sup>(</sup>١) (مد اللِّين) هو مد الواو والياء السَّاكنتين المفتوح ما قبلهما، مثل: حوف، بيت، صيف. وسمِّي (بمدِّ اللين)؛ لأنَّ في النُّطق به سهولة ولين.

<sup>(</sup>٢) وفي (المقتضب): "وأما (أيا)، و(هيا) فلا يكونان إلا للنَّائم، والمستثقل، والمتراخي عنك؛ لأنهما لمدِّ الصوت". المقتضب (٢٣٥/٤).



له في أوَّل الأمر بما يمكن أن يسمعه، فإن فاته سماعه لا يفوته سماع الحرف الأخير الذي ينطلق به الصَّوت لكونه حرف مدِّ. والموضوع له (يا) بعيد متوسِّط البعد.

واللُّغة جاءت لحاجة المخاطَبين بعضهم لبعض -كما تقدم-.

والأصل عندما تضع اللُّغة كلمةً لإفادة معنى من المعاني أن تضعها لأوَّل حاجة الإنسان المخاطَب، فأوَّل ما يحتاج الإنسان إلى التَّعامل مع الكون المحيط به. والأصل أن يكون ذلك الوضع للحاجات المحسَّة. ولنفترض أن معنا واحدًا من النَّاس فقط في بيئته، فعندما نريد أن يصبح بيننا وبينه تفاهم، ولنفترض أنَّنا نخاف عليه من حيوانٍ مفترس واقفٍ أمامنا فإننا نشير له بما يفيد الابتعاد عنه، وعندما نشير له بذلك إنما نشير له على شيءٍ محسوس، فإنَّنا نضع للحيوان اسمًا بحيث لو كان المخاطَب لا يرى إشارتنا يفهم من الكلمة التي سنضعها أنَّ الذي أمامه حيوانٌ مفترس، أو الذي سيأتيه مثلًا: أسدٌ. فأسد؛ لتنبه المخاطب، فاصطلحنا أنَّ الحيوان المفترس (أسد) فعندما أقول: (أسد) ينظر إلى هذا الحيوان —كما تقدم—.

ونرى هذا الإنسان يريد ماءً -مثلًا- يرويه ولا يجد. فنقول له: (ماء)..فالأصلُ في الأوضاع أنها للمحسوسات، ثمَّ بعد أن نضع ما نضع للمحسوسات نترقى منها للمعنويَّات بعدما نتخطَّى الحاجات الأوَّليَّة في الكون المحسِّ المشاهد؛ فلذلك فإنَّ الأصل في البعد والقرب أن يكون محسَّا يقاس بالمسافة الحسيَّة كغيره من الموضوع له. وهذا بالنسبة لنداءات القرآن غير قائم؛ لسببين:

الأوَّل: السَّبب الخاصُّ: وهو أنَّنا نجد أن كثيرًا من نداءات القرآن بين الخالق والمخلوق، سواء كان الطَّرف الخالق هو المنادي -بكسر الدال المهملة - أو العكس. ومثل هذا النِّداء يلاحظ فيه عدم صلوح المسافة الحسيَّة عقلًا ولا نقلًا؛ لأنَّ الخالق عَنَوَجَلً وهو أحد الطَّرفين ليس حسمًا، ولا عرضًا قائمًا بجسم، وليس مادَّة، ولا تعقل المسافة الحسيَّة إلَّا بين جسمين.



الثّاني: السّبب العامُّ: القرآن لا يُعنى إلَّا بالمهمَّات أصلًا، والمكان والمسافة ليس من المهمَّات؛ ولذلك نجد القرآن الكريم عندما يسوقُ القصص لا يأتي بالمكانِ المحدَّد بالضَّبط.

فمثلًا: أين كان نوح عَلَيهِ السّمَرُهُ؟ أين كان داود عَليهِ السّمَرُهُ؟ لا يقول؛ لأنّه ليس المكان الذي يشكِّلُ الحدث، وليس الرَّمانُ هو الذي يشكِّلُ الحدث، وليس اسم الشَّخص يشكِّلُ الحدث؛ ولذلك لا يصرَّح حتى بذكر اسم الشَّخص، فيقول: (فرعون) مثلًا، وهو لقبٌ لكلِّ ملوك (مصر) القدماء، و(تُبَع) لكلِّ ملوك (اليمن) مثلًا. القرآن لا يعني إلا بالمهمَّات، فتحديد المكان فضلًا عن المسافة الدَّقيقة لا دخل له في تشكيل الحدث. فعندما أتصوَّر مثلًا أنَّ محمَّدًا صَالَلتَهُ عَلَيهوسَلِّمَ سينادي الكَفَّار كما يقول الله عَرَقِبَلَ له مثلًا: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾ [الكافرون:١]، صحيح أن محمَّدًا صَالَلتَهُ عَلَيهوسَلَمَ عسوس، والكفَّار أحسام محسوسة، ولكن ما قيمة أن يقال: إنَّ محمَّدًا صَالَلتَهُ عَلَيهوسَلَمُ وهو ينادي كان بينه وبين الكفَّار الذين يناديهم مسافة كذا؟ فما قيمة هذا حتى يُعني به القرآن؟ فلماً كان ملاحظة المكان الحسيِّ شيءٌ يسقط من قصد القرآن؟ لأنّه لا صلة له بتشكيل الأحداث، والقرآن إنما يعني بموطن العبرة والحكمة، وكذلك في النّداءات التي بين المخلوق والمخلوق لا يلاحظ المسافة الحسيَّة.

والأصلُ في أكثر الألفاظ الموضوعة لمعانٍ أنّها جاءت موضوعة أصلًا لمحسِّ مشاهد، وأنّها لا تصرف إلى ما ليس حسيًّا مشاهدًا إلا بنوعٍ من الإطلاق بعد التّقييد - كما سيأتي-؛ لأنَّ الأصل أنَّ الواضع عندما يضعُ اللَّفظ يضعه ليكونَ وسيلةَ تفاهمٍ بينه وبين مخاطَبه، ولا بُدَّ من اللَّفظ؛ لأنَّ الإشارة وحدها لا تكفي فقد يكون الشَّخص بعيدًا لا يرى الإشارة..

وملاحظةُ البُعْد الحسيِّ لا تصلح في القرآن الكريم؛ لأنَّنا عندما نحصي نداءات القرآن في الجملة نجدها قسمين:

الأوَّل: أحد الطَّرفين هو الخالق عَزَّوَجَلَّ.

والثَّاني: ما طرفاه مخلوقان.



أَمَّا القسمُ الأُوَّل: فلا يصلح ملاحظةُ البعد الحسيِّ بالمسافة؛ لأنَّ البُعْد الحسيَّ لا يتصوَّر إلا بين جوهرين أو جسمين، والله عَرَّفِجَلَّ منزَّهُ عن ذلك..-كما سبق-.

وأمَّا القسمُ الثَّاني: فإنَّ القرآن لا يُعْنى بأمثال هذه الأغراض، وإنما يعني بالمقاصد الشَّريفة. وإذا نصَّ القرآن الكريم في القليلِ النَّادر على بُعْدٍ أو قرب فإنما يكون لقصد عظيم.

فالقرآن لا يُعني غالبًا بتقريرِ زمانٍ ولا مكان، ولا تحديد أشخاص بدقَّة؛ لأنَّ ذلك ليسَ له شأنٌ في تشكيل الحدَث -كما سبق-.

فإن قال قائل: لِم لَم يُسْتَعمل ما وضع لنداء الشَّديد البعد؟

فإنَّ الجواب أنَّه إذا تركَّرَ في النَّفس أنَّ الفرق أحسمُ ما يكون، وأعظمُ ما يكون بين المنادِي -بكسر الدال المهملة- والمنادَى -بفتح الدال المهملة-، وأنَّ الغفلة قد بلغت حدَّها الأقصى في إبعادِ المنادَى -بفتح الدال المهملة- عن المنادِي -بكسر الدال المهملة-، فكيف يفهم خطابه مع وجود ذلك الفرق؟! فاليأس يجعلُ الإنسانَ لا يسمع الخطاب؛ فذلك مَلِكٌ عظيمٌ بيني وبينه أبعدَ ما يكون من التَّقارب بين المنزلتين، كذلك عندما تكون الغفلةُ بلغت حدَّها الأقصى، أو يقال: إنَّ إنسانا طغت عليه معصيته إلى حدِّ أنَّه لم يصبح عنده أيُّ أملٍ في الخلاص، فذلك يجعله ينهمك في المعصية، فكأنَّ الله عَرَّبَكَلَ يقول للخلق مدًّا في بعض أسباب الأمل: كأنَّ بيني وبينكم مسافةً متوسِّطة بحيث لا تشقُّ عليكم، ولا تتقطع دونما أعناقكم، فالبعد؛ لبيان تعاظم الفرق، والتَّوسط؛ لبيان أنَّه ينبغي أن لا تنقطع بسبب هذا البعد آمالكم دون الوصول.

وهذا أمرٌ مضَّطردٌ في عادات النَّاس، وسيرًا على هذا الأمر المطَّرد جاء النِّداء بـ: (يا) إشارة إلى أنَّ الأمر الذي يُنادَى من أجله جدير بأن تحتمل من أجله المشاقُ.

يقول الألوسي رَحَمُهُ اللَّهُ في (تفسيره): "و(يا) حرف لا (اسم فعل) على الصَّحيح وضع لنداء البعيد. وقيل: لمطلق النِّداء أو مشتركة بين أقسامه، وعلى الأوَّل ينادَى بَمَا القريبُ؛ لتنزيله منزلة غيره، إمَّا لعلوِّ مرتبة المنادِي أو المنادَى، وقد ينزَّل غفلة السَّامع وسوء فهمه منزلة بعده، وقد يكون ذلك للاعتناء بأمر المدعوِّ له والحثِّ عليه؛ لأنَّ نداء



البعيد وتكليفه الحضور لأمر يقتضي الاعتناء والحثّ، فاستعمل في لازم معناه على أنّه محازٌ مرسل أو استعارةٌ تبعيّة في الحرف أو مكنيّة وتخييليّة.. "(١).

" ثُمَّ لَم يبيِّن كيفيَّة إجراءِ الجاز أو الاستعارة، وعلى أيِّ الوجهين يكون أحدهما، وعلى أيِّهما يكون الآخر، وكذلك صَنعَ من قبله الشِّهابُ الخَفَاجيُّ رَحَمَهُ اللَّهُ (٢) في (حواشيه على تفسير البيضاوي) "(٣).

وقد بين الأستاذُ الدُّكتور إبراهيم عبد الرَّحمن خليفة رَحَمَهُ اللَّهُ ذلك في شرحٍ وتوضيح لم يسبقه إليه غيره فقد جاء عند الألوسي رَحَمَهُ اللَّهُ (٤) مجملًا، وبحاجة إلى بيان؛ ولذلك كانت العناية والاهتمام بما أورده الأستاذ الدُّكتور إبراهيم خليفة رَحَمَهُ اللَّهُ في ذلك -من البيان لكيفيَّة إجراء الجاز أو الاستعارة-؛ لأهميَّته؛ ولانفراده من بين الباحثين في التَّفسير وعلوم القرآن ببيان ذلك سواء في ذلك المتقدِّمين منهم والمتأخّرين.

وأوَّل ما يتقرَّر في ذلك أنَّ (يا) صرف عن حقيقة ما وضع له إلى أحد أمرين:

" الأوَّلُ: تنزيلُ البعدِ المعنويِّ منزلةَ البعدِ الحسيِّ، سواء أكان هذا التَّنزيلُ لواحد من الغرضين أم كان لهما، فإنَّ استعمال الحرف في ذلك يكون من (الجاز المرسل) بمرتبتين:

<sup>(</sup>١) روح المعاني (١٨١/١).

<sup>(</sup>۲) هو أحمد بن محمَّد بن عمر، شهاب الدِّين الخفاجي المصري، قاضي القضاة وصاحب التَّصانيف في الأدب واللَّغة. نسبته إلى قبيلة (خفاجة). ولد ونشأ (بمصر)، ورحل إلى بلاد (الرُّوم)، واتَّصل بالسُّلطان مراد العثماني فولاً، قضاء (سلانيك)، ثم قضاء (مصر). ثمَّ عزل عنها فرحل إلى (الشَّام) و(حلب) وعاد إلى بلاد (الرُّوم)، فنفي إلى (مصر) وولي قضاء يعيش منه فاستقرَّ إلى أن توفي. [۲۹،۱۹]، وله كتب كثيرة، منها: حاشية على تفسير البيضاوي. الأعلام (۲۳۸/۱)، معجم المؤلفين (۱۳۸/۲)، فهرس الفهارس والأثبات (۲۷۷/۱).

<sup>(</sup>٣) تفسير سورة النِّساء (ص:١٠٤)، وانظر: روح المعاني (١٨١/١)، حاشية الشِّهاب على تفسير البيضاوي (٣/٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: روح المعاني (١٨١/١).



إحداهما: إطلاقُ البُعْد في هذا الحرف عن قيدِ خصوص كونه حسيًّا بالمسافة إلى ما هو مطْلَق بُعْد، أعمَّ من أنْ يكون حسيًّا أو معنويًا مجازًا مرسلا بعلاقة التَّقييد.

والأخرى: تقييد هذا البُعْد المطلق بخصوص كونه معنويًا مجازًا مرسلًا بعلاقة الإطلاق هذه المرَّة. ونكتةُ هذا الجاز: إظهارُ وضوح أمرِ هذا البُعْد وإبرازه في صورة الحسِّ المشاهد المرئيِّ المسافة عيانا. وإمَّا بالاستعارة التَّصريحيَّة التَّبعيَّة في الحرف، بأن تشبّه البعد المعنويُّ بالحسيِّ كذلك بجامع مطلق البعد في كلِّ، ثمَّ تحذف المشبَّه به وترمز له بشيءٍ من لوازمه، وهو الحرف الموضوع لذلك البعد (يا) استعارة مكنيَّة. ونكتة الاستعارة بأيًّ من نوعيها هي عين ما سبق من نكتة الجاز المرسل(۱).

الثّاني: الاهتمامُ بما تدعو المنادَى —بفتح الدال المهملة – من أجله، فإن إرادته من هذا الحرف هي من قبيل الجاز المرسل كذلك، لكن من إطلاق الملزوم الذي هو إفادة البعد الحسيِّ وإرادة لازمه الذي هو إفادة كون الأمر المدعوِّ له مهمًّا جديرًا أن تحمل في تحصيله المشقَّة.

ونكتة هذا المجاز: إبرازُ وضوح أهميَّة هذا الأمر، وبيان أنَّه كالمترتِّب على المحسوس، والتَّدليل على حتميَّة ثبوته من حيث إنَّه يلزم من ثبوت الملزوم ثبوت لازمه.

ويمكن أن تحري في هذا الوجه الاستعارة أيضًا بنوعيها بأن تشبّه ما وقع النّداء لأجله في القرآن بما ينادى من أجله الشَّخص البعيد بجامع مطلق الأهميَّة في كلِّ. الخ، فالكلام هو الكلام "(٢).

ولأجل توضيح ذلك يقال: إنَّ أيَّ مِجازٍ أو استعارة يطلب له ثلاثة أشياء: القرينة، والعلاقة، والشَّيء الثَّالث بالغ الأهميَّة غَفَلَ عنه من أنكر الجاز، وهو النُّكتة. فمثلًا: عندما أفيد أبي رأيتُ أسدًا رابضًا

<sup>(</sup>۱) الاستعارة من الجاز اللغوي، وهي تشبية حذف أحد طرفيه، فعلاقتها المشابحة دائمًا، وهي قسمان: الأوَّل: تصريحيَّة، وهي ما حذف فيها المشبَّة ورُمِزَ لهُ بشيءٍ من لوازمه.

<sup>(</sup>۲) تفسير سورة النساء (ص: ۲ ۰۱ – ۲ ۰۱).



خلف مدفعه). فقولنا: (رابضًا خلف مدفعه) هذه القرينة أفادت أنَّي لا أقصد (الحيوان المفترس)، فهذه هي القرينة، والعلاقة المشابحة، ولكن طالما أنني قصدت أن أفيد أي رأيتُ رجلًا شجاعًا فلماذا نبحث عن قرينة؟ ولماذا لم نُعَبِّر بالحقيقة من أوَّل الأمر؟ فبدلًا من إيقاع المخاطَب أوَّلا في اللَّبس، ثمَّ تصحيحُ ذلك بما يأتي من تمام الكلام، ثمَّ تطلب العلاقة. فبدلا من هذه التَّعمية لماذا لا يأتي المتكلِّم من أوَّل الأمر بحقيقة ما يقصده؟ فيقول من أوَّل الأمر: (رأيتُ رجلًا شجاعًا). يلزم وجود نكتة اقتضت عدم التَّعبير بالحقيقة المرادة إلى مجازٍ يراد منه هذه الحقيقة الأحرى. والتَّحقيق أنَّ هناك حقيقتين: حقيقةٌ مهجورة غير مرادة من الكلام فقولنا: (رأيتُ أسدًا رابضًا) الحقيقة المهجورةُ هي: الحيوان المعروف، والمرادةُ هي: الرَّجل الشُّجاع، فلماذا لا نعرً بالحقيقة المرادة من أوَّل الأمر؟ ولماذا نصرف المخاطب إلى المجاز؟

والجواب: إنَّ الحرف مصروفٌ إلى أحد وجهين أو كليهما: الأوَّل: تنزيلُ البعدِ المعنويِّ منزلةَ البعدِ الحسيِّ، والاهتمام بما تدعو المنادَى من أجله لأحدِ الغرضين أو كليهما..وعندما أقصد من الحرف هذه الإرادة -(البعد المعنوي) - هل يكون مجازًا أم حقيقة؟ وإن قلنا: هو مجاز فما نوعه؟ هل هو مرسلٌ أم مجازٌ بالاستعارة؟ الجواب أنَّه يجوز ويجوز. أمَّا إذا كان مجازًا مرسلًا فأينَ العلاقة؟ وأينَ النُّكتة؟ أمَّا القرينة فهي واضحةٌ، وهي استحالةُ إرادةِ البعدِ الحسيِّ بالمسافة. وقد ذكرت من قبل أنَّه مجاز مرسل فيحب أن أبينَ أوَّلاً أنَّه مجاز مرسل بمرتبتين حتَّى تتبيَّن العلاقة. وإذا كان أصل وضع الحرف هو البعد الحسي، فإن أوَّل خطوة في سلوك الجاز المرسل أنَّني أطلق هذا الحرف عن قيدِ لكونه حسيًّا، فإن أوَّل خطوة في من أن يكون هذا البُعْد حسيًّا أو معنويًّا، وعندما أفعل ذلك فما هي العلاقة؟ للبلغاء في تقرير علاقة الجاز المرسل قولان:

القول الأوَّل: أن ينظر في تقرير العلاقة إلى المعنى المنتقل عنه.

القول الشَّاني: أن ينظر في تقرير العلاقة إلى المعنى المنتقل إليه. وربما جمع بين الأمرين. يعني عندما يقول الله عَزَّوَجَلَّ -مثلًا-: ﴿يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ﴾ [البقرة:١٩].



أو عندما أقول: (رأيتُ عينًا يتلصَّص)، وأقصد الجاسوس، أو (أعتقت رقبة) وأقصد الشَّخص كلَّه، فالرَّقبة جزءٌ من الشَّخص، فبالنِّسبة للرَّقبة عندما نقرِّر العلاقة هل أنظرُ إلى المعنى المنتقل عنه فأقول: (العلاقة الجزئيَّة)، أو أنظرُ إلى المعنى المنتقل إليه فأقول: (العلاقة الكليَّة)؟ فقوله عَرَّفِكَ ونَ أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ فِي آذَانِهِمْ فَإِنَّ المراد الجزء وليس الكل؛ فالأنامل جزء، فإن نظرنا إلى المعنى المنتقل عنه نقول: (الكليَّة)، وإن نظرنا إلى المعنى المنتقل إليه نقول: (الكليَّة والجزئيَّة).

أمًّا حرف النِّداء (يا) فهل المعنى الذي انتقلنا عنه هو التَّقيد أو الإطلاق؟ قد علم أن الأصل في وضع حرف النِّداء (يا) هو (البعد المقيَّد بكونه حسيًّا)، ولكنَّا قد انتقلنا عنه إلى إطلاق البعد من قيده الحسيِّ بحيث صار صادقًا على الحسيِّ والمعنوي، وبذلك نكون قد انتقلنا من التَّقيد إلى الإطلاق. فإن نظرنا إلى المنتقل عنه نقول: العلاقة التَّقيد، وإن نظرنا إلى المنتقل إليه نقول: العلاقة الإطلاق. وأصحُّ الوجهين أن تنظر إلى المعنى المنتقل عنه. لكن ماذا نريد من هذا الحرف هل نريد مطلق بعد أم خصوص البُعد المعنويّ؟ طبعًا لا نريد مطلق بعد؛ لأنَّا إن أردنا مطلق بعد فنحن نحتاج إلى ما يقيِّد هذا المطلق. فعندما نقول مثلا: (رأيت رجلًا)، فقد أطلقت لفظ: (الرَّحل) عن كلِّ قيد، فيحوز أن يكون صاحًا أو فاسقًا أو فقيرًا أو غنيًا..الخ، ولكني أفهم حقيقة المراد عندما يذكر القيد، وإلا فإنَّك تجد النَّفس دائرة بين الاحتمالات لهذا المطلق. فإن قلنا: إنَّ يذكر القيد، وإلا فإنَّك تجد النَّفس دائرة بين الاحتمالات لهذا المطلق. فإن قلنا: إنَّ المراد من (يا) هو خصوص البعد المعنويِّ فنحن نحتاج نقلةٍ أخرى أو مرتبة أخرى في المراد من (يا) هو خصوص البعد المعنويِّ فنحن نحتاج نقلةٍ أحرى أو مرتبة أخرى في المراد من (يا) هو خصوص البعد المعنويِّ فنحن نحتاج نقلةٍ أحرى أو مرتبة أخرى في المراد من (يا) هو خصوص البعد المعنويِّ فنحن نحتاج نقلةٍ أخرى أو مرتبة أخرى في المرتبة الثَّانية الإطلاق فتكون العلاقة في المرتبة الثَّانية الإطلاق.

والخلاصة أن نقول: إنَّه مجاز مرسل بمرتبتين:

إحداهما: إطلاقُ البعد الحسيِّ عن قيد كونه حسيًّا إلى ما هو مطلق بُعْد أعمَّ من يكون حسيًّا أو معنويًّا بعلاقة التَّقيد، ثمَّ تقيد هذا البُعْد المطلق بكونه معنويًّا بحازًا مرسلًا لكن بعلاقة الإطلاق هذه المرَّة. والنُّكتة: إظهار ووضوح أمر هذا البُعْد. فأوضحُ ما يكون الأمر الواضح عندما يكون محسًّا مشاهدًا، فأطلقنا ما هو موضوع للبعد الحسيِّ



إشارةً إلى أنَّ أمر هذا البُعْد المعنويِّ الذي هو تعاظم الفرق، أو شدَّةُ الغفلة هو من الوضوح بمنزلة المُحَسِّ المشاهد الذي بيننا وبينه مسافة نقيسها.

أمّا الاستعارة: فإنّ (المشبّه) معنويٌّ، و(المشبّه به) حسيٌّ، يجمع بينهما مطلقُ البُعْد، ثمّ حُذف المشبّه، واستعبر له لفظُ المشبّه به، ثمّ سرى التّشبيه من الكليّات إلى الجزئيّات فأتينا من المشبّه به بالحرف الذي هو موضوع لذلك البُعْد الحسيّ (استعارةً تصريحيةً تبعيّة في الحرف). وذلك كقوله عَرَقِجَلَّ: ﴿وَلاَّصَلِبَنَّكُمْ فِي جُدُوعِ النَّخُلِ الصريحية تبعية في الحرف)، فشبه الاستعلاء على الجذوع بالدُّحول فيها [طه: ٧١]. الأصل (على جذوع النَّخل)، فشبه الاستعلاء على الجذوع بالدُّحول فيها يجامع التَّمكن في كلِّ، ثمّ سرى التَّشبيه من الكليَّات إلى الجزئيَّات، وأتي بالحرف الدَّال على الظَّرفية التي هي الدُّحول في الشَّيء (استعارةً تصريحيةً تبعيةً في الحرف). و(النُّكتة): على الظَّرفية التي هي الدُّحول في الشَّيء (استعارةً تصريحيةً تبعيةً في الحرف). و(النُّكتة): بيان وضوح هذا البُعْد المعنوي وأنَّه بمنزلة البُعْد الحسيِّ، أي: المحس المشاهد المرئي المسافة عيانًا.

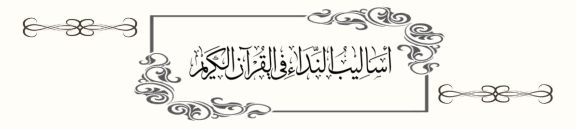
الوجه الثّاني: إن العلماء لما صرفوا (يا) عن إرادة البُعْد الحسيِّ المتوسِّط صرفوها إلى أحد أمرين:

الأول: إلى البُعْد المعنوي تنزيلًا له منزلة البُعْد الحسيِّ لأحد الغرضين أو كليهما.

الثاني: أن ينادى بـ: (يا) للدِّلالة على الاهتمام بأمر المنادَى من أجله فهذا بيان الوجه الأوَّل.

أمًّا الوجه الثَّاني فإننا عندما نريد من (يا) إفادة الاهتمام بالأمر المنادَى من أجله فإنَّ الصَّرفَ إلى هذه الإرادة من قبيل من (الجاز المرسل) كالأوَّل ولكن تختلف العلاقة هنا، فهو مجازٌ مرسلٌ بمرتبة واحدة ومختلفُ العلاقةِ والنُّكتة، وتزيد على النُّكتة هناك، فإنَّه يلزم عادة لمن يكون بعيدًا عنك بعدًا حسيًّا بالمسافة إلا تناديه إلا لأمرٍ مهمٌ، فمعنا هنا ملزوم ولازم، وبيان ذلك على النَّحو التَّالى:

(نداءُ البعيدِ بعدًا حسيًا) هو الملزوم. و(كون الأمر المنادَى من أجله مهمٌ) هو اللّزم. فهو (مجاز مرسل) من إطلاق الملزوم وإرادة اللّزم حيث أطلقنا النّداء للبعيد وأردنا إفادة أهميّة الأمر. والنُّكتة تتمثّل في أمرين: الأوَّل: إفادة هذا الوضوح الذي تحدَّثنا



عنه من قبل في الوجهِ السَّابق في الجاز وفي الاستعارة، وهو وضوح أهميَّة الأمر المنادَى من أجله، وأنَّه بمثابة المترتِّب على أمر المحسِّ. الثَّاني: -وهو الجديد- التَّدليل على الأهميَّة، وإقامة البرهان على الأهميَّة، فقولنا: (هذا الأمر مهمٌّ) مجرَّد دعوى، لكن إذا استدللنا على هذه الدَّعوى فقلنا: هذا الأمر مهمُّ بدليل أنَّه ينادَى من أجله البعيدُ، وتحتملُ في سبيله المشقَّةُ، فكأنَّنا قد أتينا بالدَّعوى وبرهنَّا عليها. ويأتي الدَّليل من القاعدة المنطقيَّة والعقليَّة التي تفيد أنَّ بين الملزوم واللرَّزم تناسبٌ عكسيٌّ بالنِّسبة للوجود والعدم. وتصوير المسألة: أن نقول مثلًا: الشَّمس ملزوم، والضُّوء لازم، فكلَّما وجدت الشَّمس وجد الضُّوء، فيلزم من وجود الملزوم وجود اللاَّزم، وليس كلَّما انعدمت الشَّمس انعدم الضَّوء. كأن يأتي الضُّوء من القمر مثلا أو الكهرباء، فلا يلزم من عدم الملزوم عدم اللاَّزم. والعكس بالنِّسبة لللازم. نقول: يلزم من عدم اللاَّزم عدم الملزوم، فيلزم من عدم الضُّوء عدم الشَّمس، ولا يلزم من وجود اللاَّزم وجود الملزوم، فلا يلزم من وجود الضُّوء وجود الشَّمس. ولكن ما معنى التَّعبير بالملزوم وإرادة اللاَّزم؟ نقول: يلزم من النِّداء للبعيد وجود لازمه، وهو أهميَّة الأمر المنادَى من أجله. حيث شبَّه أهميَّة الأمر المنادَى من أجله معنى بما ينادى من أجله البعيدُ بُعْدًا حسيًّا، فإن حذف المشبَّه وذكر المشبَّه به فهي (استعارةٌ تصريحيَّةٌ تبعيَّةٌ في الحرف). وإن حذف المشبَّه ورمز له بشيءٍ من لوازمه -وهو الحرف الموضوع لذلك البُعْد (يا) - فهي استعارة مكنيَّة. ونكتةُ الاستعارة بأيِّ من نوعيها هي عين ما سبق من نكتة الجحاز المرسل.

"ثمَّ يقال ما قيل بعينه حين تتمخَّض (يا) للتَّنبيه فتدخل على الفعل في قراءة من قرأ: ﴿أَلَا يَسْجُدُوا لِلَّهِ الذي يُخْرِجُ الْخَبْءَ فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ النمل:٢٥] -بتخفيف اللام-، وعلى الحرف كقوله عَرَّوَجَلَّ: ﴿يَا لَيْتَنَا نُرَدُّ الْانعام:٢٧]، على القول بأنَّ (يا) في هذين الموطنين وأمثالهما هي حرف تنبيه لا حرف نداء، أمَّا على القول بأنها حرف نداء والمنادي محذوف فلا يعوذ حملها على ما يليق بها من الوجهين الآنفين "(١). ف ﴿أَلَّا ﴾ في والمنادي محذوف فلا يعوذ حملها على ما يليق بها من الوجهين الآنفين "(١).

<sup>(</sup>١) تفسير سورة النساء، أ.د إبراهيم خليفة (ص:١٠٦).



قراءة التَّشديد تحمل على أنها مركَّبة من (أَنْ)، وقد دخلت عليها (لا) فأدغمت فيها، ويَسْجُدُوا في فعل مضارع منصوب بأن و(لا) نافية، ولكن بالتَّخفيف قراءتها هكذا (ألا يا استحدوا). وتوجيه ذلك أن يقال: ﴿أَلا حرف استفتاح وتنبيه أو يقال للعرض. و(اسجدوا): فعل أمر، ف (يا) دخلت على فعل الأمر، ودخلت على الحرف في ﴿يَا لَيْتَنَا نُرَدُّ ، و(يا) عندما تدخل على الفعل أو على الحرف فيها توجيهين:

التَّوجيه الأوَّل: أن يقال: إن (يا) حرف تنبيه.

والتّوجيه الثّاني أن يقال: إنَّ (يا) حرف نداء والمنادى محذوف، ويكون التَّقدير مثلًا: (يا هؤلاء اسجدوا)، و(يا هؤلاء ليتنا نردُّ)، (يا نفس ليتنا نردُّ)، فعندما تكون حرف نداء يجري عليها ما سبق، أمَّا عندما تكون حرف تنبيه فيقال: الكلام أيضًا هو الكلام من حيث إنَّه لا ينبَّه إلا إلى الأمر المهمِّ فيمكن أن تجري الجاز أو الاستعارة عندما تتمحض (يا) للتّنبيه (١).

(۱) وتفصيل الإعراب في قوله عَرَقِجَلَّ: ﴿ أَلَّا يَسْجُدُوا لِلَّهِ ﴾ "قُرئ بتشديد ﴿ أَلَّا ﴾ [قرأ جمهور السّبعة (ألَّا) بالتّشديد –. وبالتّخفيف قرأ الكسائي. انظر: السبعة في القراءات (ص:٤٨٠)، والحجة في القراءات (٢٧١/١)، وحجة القراءات (٢٢١/٥ – ٢٥٥)] على أنها (أن) دخلت عليها (لا) فأدغمت فيها. و ﴿ يَسْجُدُوا ﴾ منصوب بأن، وفي محل (أن) وجهان: أحدهما: النّصب إمّا مفعولًا له على معنى: (فصدّهم عن السّبيل لئلًا يسجدوا) أو (زين لهم لئلًا يسجدوا)، فحذف الجارَّ، أو بدل من قوله: ﴿ أَعْمَالُهُم ﴾ أي: (وزيَّن فهم لا يسجدوا). ويجوز أن يكون من صلة الابتداء على أن (لا) صلة، أي: (وزيَّن فهم لا يهتدون ألا يسجدوا). والثَّاني: الجرُّ على البدل من السّبيل متعلّق بالله. أي: (فصدَّهم عن أن يسجدوا)، و(لا) صلة أيضًا. وقُرئ –بتخفيفها – على أن (ألا) تنبيه، و(يا) حرف نداء ومناداه محذوف كحذفه في قوله:

#### (يا لعنة الله والأقوام كلِّهم \*\*\*)

هذا صدر بيت من (البسيط)، وعجزه: (\*\*\*والصَّالحين على سمعان من جار). وهذا من شواهد (الكتاب)، انظر: الكتاب، بتحقيق: عبد السَّلام هارون (٢١٩/٢)، وفي البيت يدعو على جاره؛ لأنَّه لم يرع حقَّ الجوار، والشَّاهد فيه حذف المدعو؛ لدلالة حرف النِّداء عليه، والمعنى: (يا قوم) أو (يا هؤلاء) لعنة الله على سمعان؛ ولذا رفع (لعنة) بالابتداء، ولو أوقع النِّداء عليها لنصبها]. انظر: تفسير القرطبي (١٨٦/١٣)، انظر ذلك مفصَّلًا في (الدُّر المصون) (٥/٧٠٣-٣٠)، تفسير ابن عادل (٥/١٤٤)، المحرر المحيط (٦٧/٧)، معاني القرآن، للنَّحاس (٥/٢٦)، أضواء البيان (٦٧/٧)، المحرر المحرد



وسيأتي مزيد من البيان في المطلب الذي يتعلَّق بدخول حرف النِّداء: (يا) على الاسم في الخطاب القرآني..مع بيان التَّرجيح..



=الوجيز (١/٠٥٤). والتَّقدير: (يا قوم)، أو (يا هؤلاء اسجدوا) فحذف المنادى للعلم به، وحذفت الألف لالتقاء السَّاكنين، ولما حذفت من اللَّفظ حذفت من الخطِّ، وكذلك في (اسجدوا) حذفت لفظًا وخطًّا، فبقي ﴿يَسْجُدُوا﴾ كما ترى. قال أبو علي [وهو الحسن بن أحمد بن عبد الغفار بن سليمان أبو علي الفارسي النَّحوي. انظر ترجمته في (البلغة في تراجم أئمة النَّحو واللُّغة) (ص:١٣)، تاريخ بغداد (٢٧٥/٧)]. ووجه دخول حرف التَّبيه على الأمر أنَّه في موضع يحتاج فيه إلى استعطاف الأمور؛ لتأكيد ما يؤمر به كما أنَّ النِّداء موضع يحتاج إلى استعطاف المنادى لما ينادي له من إخبار أو أمر أو نحي، ونحو ذلك مما يخاطب به. انتهى كلامه". الفريد في إعراب القرآن الجيد (٢٨١/٣)، وانظر: معاني القرآن وإعرابه، للزَّحاج (١٥/١٥-١١).



# المطلب السادس : بيان الحكمة من استخدام حرف النداء (يا) دون غيره

أصل النّداء به (یا) أن تكون للبعید حقیقة أو حكمًا (۱). وقد ینادی بها القریب (۲) لنكت منها:

إظهار الحرص في وقوعه على إقبال المدعو نحو: ﴿يَا مُوسَى أَقْبِلْ ﴿ [القصص:٣١]، ومنها: كون الخطاب المتلو معتنى به نحو: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ ﴾ [البقرة:٢١].

<sup>(</sup>۱) وعند المرادي والمالقي: مسافة أو حكمًا..، والمراد من قولهم: (حكمًا)، أي: كالنَّائم والغافل والسَّاهي. انظر: الجني الدَّاني (ص:٤٥١)، رصف المباني (ص:٥١).

<sup>(</sup>۲) انظر: الكليّات (ص:۹۷۹)، الإتقان (۲/۲۲- ۲۲۳)، البرهان (۲/۲۲)، (٤/٥٤٤)، القاموس الخيط، الياء، (ص:۹۱۸)، المعجم الوسيط كذلك، (۲/۲۳–۳۴)، تاج العروس، الياء، (٠٥/٥٥)، وح المعاني مختار الصّحاح، الياء (ص:۹۰۳)، همع الهوامع (۲/۲۳–۳۴)، تفسير أبي السعود (۱/۸۱)، روح المعاني (۱/۱۸۱)، البحر المحيط (۱/۱۸۱)، حاشية الشهاب الخفاجي على تفسير البيضاوي (۲/۲)، الإتقان (۲/۲۳)، البرهان (٤/٥٤٤)، بصائر ذوي التّمييز (٥/٢٢٤)، الجني الدّاني (ص:٥٤١)، رصف المباني (ص:٥٤١)، مصابيح المعاني (ص:٤٢٤– ٢٥٥). وفي (مغني اللّبيب): "حرف موضوع لنداء البعيد حقيقةً أو حكمًا، وقد ينادى بما القريب توكيدًا. وقيل: هي مشتركة بين القريب والبعيد. وقيل: بينهما وبين المتوسّط. وهي أكثر أحرف النّداء استعمالًا؛ ولهذا لا يقدّر عند الحذف سواها". مغني اللّبيب (ص:٤٨٨). وفي (حاشية الأمير على المغني): قوله: [أي: ابن هشام في (المغني)] "توكيدًا.. إشارة إلى أنّ الكلام الذي يلقى أو نفس الدُّعاء معتنى به حتى نُزّلَ القريبُ وإن كان متنبّهًا لذلك منزلة الغافل.." الحاشية (٢/٢٤).



ومنها: قصد تعظیم شأن المدعو إمّا إجلالاً كما في قول الدَّاعي: ﴿يَا رَبِّ ﴾ [الفرقان: ٣٠]، وهو أقرب إلیه من حبل الورید؛ استقصارًا لنفسه؛ واستبعادًا لها من محافل الزُّلفی، ومنازل المقربین، وإمّا تنبیهًا علی غفلته وسوء فهمه. وقد یقصد به التّنبیه علی أن ما یعقبه أمر خطیر یعتنی بشأنه نحو: ﴿یَا أَیُّهَا النّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ ﴾ [البقرة: ٢١]، وقد قال عَزَقِجَلَّ: ﴿فَإِنِي قُرِيبُ ﴾ [البقرة: ١٨٦]، ومنها: قصد انحطاطه كقول فرعون: ﴿إِنِي لأَظُنُّكَ يَا مُوسَى مَسْحُورًا ﴾ [الإسراء: ١٠١] .

قال الزَّمْ شريُّ رَحَمُ أُلِكُ: كَثُرَ فِي القرآن الكريم النِّداءُ بـ: ﴿يَا أَيُّهَا ﴾ دون غيره؛ لأنَّ فيه أوجهًا من التَّأكيد، وأسبابًا من المبالغة، منها: ما في (يا) من التَّأكيد والتَّنبيه، وما في (ها) من التَّنبيه، وما في التَّدرج من الإبحام في (أي) إلى التَّوضيح، والمقام يناسب المبالغة والتَّأكيد؛ لأنَّ كلَّ ما نادى له عباده من أوامره ونواهيه وعظاته وزواجره ووعده ووعيده ومن اقتصاص أخبار الأمم الماضية، وغير ذلك ومما أنطق الله عَرَقِجَلَّ به كتابه، أمورٍ عظام، وخطوبٍ جسام، ومعانٍ واجب عليهم أن يتيقَّظوا لها، ويميلوا بقلوبهم وبصائرهم إليها، وهم غافلون فاقتضى الحال أن ينادوا بالآكد الأبلغ"(٢).

وقال: "و(يا) حرف وضع في أصله لنداء البعيد، صوت يهتف به الرَّجل بمن يناديه. وأمَّا نداء القريب فله (أي) و(الهمزة)، ثمَّ استعمل في مناداة من سَهَا وغَفَل وإن قرب تنزيلًا له منزلة من بَعُد، فإذا نودي به القريب المفاطن فذلك للتَّأكيد المؤذن بأنَّ الخطاب الذي يتلوه معنيٌّ به جدًّا. فإن قلتَ: فما بال الدَّاعي يقول في جؤاره: (يا رب)، و(يا ألله)، وهو أقرب إليه من حبل الوريد، وأسمع به وأبصر؛ قلتُ: هو استقصار منه لنفسه؛ واستبعاد لها من مظانِّ الزُّلفي، وما يقرِّبه إلى رضوان الله عَزَوَجَلَّ، ومنازل المقرَّبين؛ هضمًا لنفسه؛ وإقرارًا عليها بالتَّفريط في جنب الله عَزَوجَلَّ، مع فرط التَّهالـك على استجابة دعوته، والإذن لندائه وابتهاله. و(أي) وصلة إلى نداء ما فيه الألف واللَّام، كما

<sup>(</sup>١) انظر: المصادر السَّابقة.

<sup>(</sup>٢) الكشاف (٢/٥/١–٢٢٦)، تفسير أبي السعود (٥٨/١)، وانظر: الإتقان (٢٢٢/٣–٢٢٣). وانظر: المفصل في صناعة الإعراب (٤١٣/١).



أنَّ (ذو) و(الذي) وصلتان إلى الوصف بأسماء الأجناس، ووصف المعارف بالجمل. وهو اسمٌ مبهمٌ مفتقرٌ إلى ما يوضِّحه ويزيل إبمامه، فلا بدَّ أن يردفه اسمُ جنس أو ما يجري مجراه يتَّصف به حتى يصحَّ المقصود بالنِّداء، فالذي يعمل فيه حرف النِّداء هو (أي)، والاسم التَّابع له صفته، كقولك: (يا زيد الظَّريف)، إلا أنَّ (أيًّا) لا يستقلُّ بنفسه استقلال (زيد)، فلم ينفك من الصِّفة. وفي هذا التدرُّج من الإبمام إلى التَّوضيح ضرب من التَّاكيد والتَّشديد. وكلمة التَّنبيه المقحمة بين الصِّفة وموصوفها لفائدتين:

١ - معاضدة حرف النِّداء ومكاتفته بتأكيد معناه.

٢ - ووقوعها عوضا ممَّا يستحقه (أيّ) من الإضافة"(١).

ويتبيَّن مما سبق الحكمة من استخدام حرف النِّداء (يا)، وما للنِّداء بـ (يا) دون غيرها من أدوات النِّداء الأخرى من المزايا والخصائص التي إن دلَّت فإنما تدلُّ على الدِّقة والإحكام في تناسق ألفاظ القرآن الكريم، ودلالتها على المعاني الجليلة.



<sup>(</sup>۱) الكشاف (۲۲۱/۲-۲۲۱)، وانظر: تفسير أبي السعود (۱/۸۰)، تفسير الرازي (۳۲۱/۲)، تفسير الرازي (۳۲۱/۲)، تفسير النيسابوري (۱۰۰/۱)، الإتقان (۲۲۲/۲-۲۲۳)، تفسير سورة النّساء، إبراهيم خليفة (ص:۲۰۱-۱۰۰).







## المطلب السابع : دخول حرف النداء: (با) على الاسم

يتبيَّنُ ممَّا سبقَ أنَّ النِّداءَ هو طلبُ الإقبال بالحروف (يا) وإخوته، والمقصود هنا: (يا)، حيث لم يقع النِّداء القرآني إلا به (يا) كما حقَّقتُ ذلك.

وأوَّل ما ينبغي أن يعلم أن الاسم يتميَّز عن الفعل بعلامات منها:

النِّداء: قال في (الألفيَّة):

(بالجَرِّ وَالْتَّنْوِينِ وَالنِّدَا وَأَلْ \*\* وَمُسْنَدٍ لِلاِسْمِ تَمْيِزُ حَصَلْ)(١).

نحو: ﴿ يَا صَالِحُ اعْتِنَا ﴾ [الأعراف:٧٧]، ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ ﴾ [الأنفال:٦٤]، ﴿ يَا نُـوحُ اهْبِطْ [هود:٤٨]، ﴿ يَا هُودُ مَا جِئْتَنَا بِبَيِّنَةٍ ﴾ [هود:٥٣]، ﴿ يَا لُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ ﴾ [هود: ٨١]، ﴿يَا شُعَيْبُ أَصَلاتُكَ تَأْمُرُكَ ﴾ [هود: ٨٧]، فكلٌ من هذه الألفاظ التي دخلت علیها (یا) اسم، وهکذا کل منادی(1).

وقد اعترض بدخول (يا) على الفعل في قراءة من قرأ: ﴿ أَلَا يَا اسْ جُدوا ﴾ [النمل:٢٥] -بتخفيف اللَّام - فقد قرأ الكسائيُّ: ﴿ أَلَا يَا اسْجُدوا ﴾ -بتخفيف اللَّام -و ﴿ أَلا ﴾ تنبيه، وبعدها (يا) التي ينادي بها، والابتداء ﴿ اسْجُدوا ﴾ على الأمر بالسُّجود، فالمعنى: (ألا يا قوم اسجدوا لله)، خلافًا لهم، وحمدًا لله عَزَّوَجَلَّ أنكم لم تكونوا مثلهم في الطُّغيان، بل هداكم الله عَزَّوَجَلَّ، وهذا الكلام يكون منقطعًا مما قبله على أنَّ ما قبله تمام، ويكون ما بعده كلامًا معترضًا من غير القصِّة الماضية، إمَّا من سليمان عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، وإما

<sup>(</sup>١) ألفيَّة ابن مالك (ص:٩).

<sup>(</sup>٢) شذور الذَّهب (٢٢/١). وانظر: شرح ابن عقيل على ألفيَّة ابن مالك (٢١/١)، أوضح المسالك (١٩/١).



من الهدهد، على تأويل (يا هؤلاء اسجدوا)، فلمَّا كف ذكر هؤلاء اتصلت (يا) بقوله: ﴿السُّجُدوا﴾، فصار (يسجدوا) كأنَّه فعل مضارع إذا أدرجت الكلام، والعرب تقول: (ألا يا ارحمونا)، أي: (ألا يا هؤلاء ارحمونا)؛ لأنَّ (يا) لا يلي الفعل إلا مع إضمار. والمعنى: (ألا يا قوم اسجدوا)، فحذفت الأسماء، وقامت (يا) مقامها، وكان هذا الحذف في النِّداء خاصَّة، وقرأ الباقون بالتَّشديد(۱).

قال الزَّركشيُّ رَحِمَهُ اللهُ في (البرهان): "قوله عَرَّفَكَلَ: ﴿ أَلا يَا اسْجُدوا ﴾ على قراءة الكسائيِّ رَحِمَهُ اللهُ بتخفيف (ألا) على أنها تنبيه، و(يا) نداء، والتَّقدير: (ألا يا هؤلاء السجدوا لله). ويجوز أن يكون (يا) تنبيهًا، ولا منادى هناك، وجمع بينهن تأكيدًا؛ لأنَّ الأمر قد يحتاج إلى استعطاف المأمور، واستدعاء إقباله على الآمر، وأمَّا على قراءة الأكثر بالتَّشديد فعلى أنَّ (أن) النَّاصبة للفعل دخلت عليها (لا) النَّافية، والفعل المضارع بعدها منصوب، وحذفت النُّون علامة النَّصب فالفعل هنا معرب، وفي تلك القراءة مبنيُّ "(٢).

وقد اعترض أيضًا بقولهم: فما تصنع بقوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿يَا لَيْتَنَا نُـرَدُّ [الأنعام:٢٧]، حيث دخل حرف النِّداء على ما ليس باسم؟

والجواب يقال فيه ما قيل في سابقه.

وقد سبق في بيان أداة النّداء المستخدمة في القرآن الكريم ما له صلة فيما نحن بصدد بيانه هنا، وقد أُعيد هنا للوفاء ببيان دخول حرف النّداء (يا) على الاسم في الخطاب القرآني مستقلًا، وزيادةً في توضيح المعنى، وذلك من خلال الإعراب التّفصيلي.

<sup>(</sup>۱) بتصرُّف عن (حجَّة القراءات) (۲۲/۱-۲۷۰). وقيل: قرأ ابنُ عباس وعبد الرَّحمن السلمي والحسن وأبو جعفر وحميد الأعرج: ﴿ الله يَا اسْجُدوا﴾. انظر: حجَّة القراءات (۲۲/۱-۲۷۰)، النَّشر (۲۲۷/۳)، الحِرَّر الإتحاف (ص: ۳۲۱)، إبراز المعاني من حرز الأماني (۲۳۰/۳)، معاني القرآن، للنَّحاس (۲۲۱۰)، المحرَّر الوجيز (۱/۰۵)، تفسير أبي السُّعود (۲/۱۲۱)، البيضاوي (۱/۵۸/۱)، مشكل إعراب القرآن، لمكي الرحرر).

<sup>(</sup>٢) البرهان في علوم القرآن (١٨٠/٣).



والخلاصة في ذلك:

أَنَّ قراءة الكسائيِّ رَحِمَهُ اللَّهُ: ﴿ أَلَا يَا اسْجُدوا ﴾، لها توجيهان، وكذلك قوله عَرَّفَ عَلَّ: ﴿ يَا لَيْتَنَا نُرَدُّ ﴾:

التَّوجيه الأوَّل: أن يقال: إنَّ (يا) حرف تنبيه.

والتَّوجيه الثَّاني: أن يقال: إنَّ (يا) حرف نداء والمنادى محذوف، ويكون التَّقدير: (يا هؤلاء اسجدوا)، و (يا قوم ليتنا نرد).. (۱).

ومال إلى هذا الرأي الفرَّاء رَحَمَدُاللَّهُ في (معاني القرآن الكريم)<sup>(۱)</sup>، وابن مالك رَحَمَدُاللَّهُ في (البيان)<sup>(٥)</sup>. والأنباري رَحَمَدُاللَّهُ في (البيان)<sup>(٥)</sup>.



<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطَّبري (۱۹/۷۶)، تفسير أبي السُّعود (٢/١٨٦)، معاني القرآن، للنَّحاس (١٢٦٥)، تفسير البغوي (٣٠/٥٠)، زاد المسير (٣٥٩٥)، الإتقان (٢٧/١)، الحجَّة في القراءات السَّبع تفسير البغوي (٢/٢١)، مشكل إعراب القرآن (٣٣/٢)، بحر العلوم (٢/ ٥٧٩)، الكشف والبيان (٣٧/١)، ابن عادل (٢/١٥١)، النسفي (٢/١٠٦)، الخصائص (٢/ ١٩٢١)، اللَّمات (٣٧/١)، الإنصاف في مسائل الخلاف (٩٩/١).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن الكريم، للفرَّاء (٢٩٠/٢).

<sup>(</sup>٣) التَّسهيل، لابن مالك (٣٨٩/٣).

<sup>(</sup>٤) هو عبد الرَّحمن بن محمَّد بن عبيد الله الأنصاري، أبو البركات، كمال الدِّين الأنباري، من علماء اللُّغة والأدب وتاريخ الرِّحال. كان زاهدًا عفيفًا، خشن العيش والملبس، لا يقبل من أحد شيئًا. سكن (بغداد) وتوفي فيها [۷۷ه]. انظر: الأعلام (۳۲۷۳)، البلغة في تراجم أئمة النَّحو واللُّغة (ص:٣٣)، المختصر المحتاج إليه من تاريخ الحافظ الدبيثي (۲۳۹/۱)، وترجم له في (تاريخ بغداد) (۲۳۹/۱)، بغية الوعاة الحتاج إليه من تاريخ الطَّفية، لابن قاضي شهبة (۲/۰۱)، طبقات الشَّافعية الكبرى، للسُّبكي (۸٦/۲)، معجم المؤلفين (۱۸۳/٥).

<sup>(</sup>٥) البيان في غريب إعراب القرآن (٢٢١/٢).







## المطلب الثامن : بيان معنى: (أي) والحكمة من ذكره

قال أستاذنا العلامة إبراهيم خليفة رَحَمَهُ أُللَّهُ في (تفسير سورة النِّساء): "إنَّ أصل (أي) الواقعة في النِّداء نكرة صالحة لأن تقال على كافَّةِ ما يمكن أن يندرج تحتها (على سبيل البدل)، فهي من المطلق بالمعنى الأصوليِّ المعروف فيه، وإن كانت من أعمِّه (ما صدقًا)، وأكثره صلاحية؛ لاندراج الأجناس تحتها على سبيل البدل"(١).

وقد فرَّقوا بين العام والمطلق في الأصول من حيث (الما صدق)، أي: (الأفراد) فيقولون: إنَّ كلَّ واحد منهما عامُّ إلَّا أنَّ عموم العامِّ هو (عموم دفعي)، وعموم المطلق هو (عموم بدلي)<sup>(۲)</sup>.

والمثال يتحققُ عندما نأتي بنكرة في سياق الإثبات، ثمَّ نأتي بها بعينها في سياق النَّفي (٢)، وعندما نقول: (يا)، ونقول بعدها: (أي)، وقبل أن يذكر المفسِّر فإنَّ النَّفس

<sup>(</sup>١) تفسير سورة النساء (ص:١٠٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: الإبماج، للسُّبكي (٦/١).

<sup>(</sup>٣) وتوضيح ذلك إذا قلنا مثلًا: (ما جاءي طالبٌ) أو (ما جاءي رجلٌ) فهو نكرة في سياق النَّفي، وهي تعمُّ، أي: تشمل جميع أفراد الرِّجال دفعةً واحدة، بحيث إذا قلتُ: (ما جاءي رجلٌ) لا يصحُّ أن تقولَ لي: هل جاءك محمَّد؟ لأنَّ النَّكرة عمَّت جميع أفراد الجنس دفعةً واحدة. أمَّا قولنا: (جاءيي رجلٌ) من غير نفي، فهنا المطلق هنا يعمُّ الأفراد لكن لا على سبيل الدَّفعة الواحدة، إنما على سبيل البدل. فقولك: (جاءي رجلٌ)، فرجل صالحة لأن تقال على أيِّ ذكرٍ من بني آدم، فيصحُّ أن أقصد محمَّدًا بدلا من عليِّ أو غيره. ويصحُّ أن أقصد عليًّا بدلا من محمَّدٍ أو غيره، بحيث إذا قلتُ: (جاءيي رجلٌ) وسَكَتُ فلكَ أن تسألني عن الرَّجل من هو؟ هل هو محمَّد؟ هل هو عليُّ..؟ و(أي) لها نفس المواصفات تشمل جميع ما يمكن أن يندرج تحتها من الأجناس أو الأنواع على سبيل البدل، نحو: يا أيُّها الرجل..الطَّالب..الملأ.. العالم.=



هنا كأنّه قد حضر فيها كلُّ جنسٍ من الأجناس لكن على سبيل البدل، مثلًا: (النّاس) في ﴿يَا أَيُّهَا النّاسُ البقرة: ٢١] كأنّه حضر في النّفس أيضًا لكن لا على سبيل الاستقلال، وإنما على سبيل صلوح أن يكون هو المقصود بدل غيره، مثل: صلوح الملأ الأعلى مثلًا، ومثل: صلوح العلماء..الخ.

فعندما أذكرُ المفسِّر يأتي الحضور الثَّاني الذي هو على سبيل الاستقلال، فكأنَّ معنا حضورين، أو كأنَّ النَّاس قد حضروا مرَّتين، مرَّة بذكر (أي) لكن لا على سبيل الاستقلال، وإنما الصَّلوح للإرادة بدلًا من غيرها؛ لأنَّ كلَّ الأجناس تحضر لكن على سبيل الصَّلوح للإرادة -(واحد بدل الآخر)-، ثمَّ يذكرُ المفسِّر بالحضور الاستقلالي. و(أي) النِّدائية وصلة لنداء ما فيه (أل)(1).

=والمقصود في الحكم بالنّداء في الحقيقة ليست هي، وإنما نعتُها الذي يليها، ولكونه هو المقصود بالحكم اغتُفِر فيه ما لا يغتفرُ في غيره من النّعوت، فالمفروض في النّعت عند النّحويين أن يكون مشتقًا أو مؤوّلا بالمشتقّ، فالمشتقّ، فالمشتقّ مثل: (العاقل)، والمؤوّل بالمشتقّ مثل: المنسوب (المصري) مثلا، أي: المنسوب إلى (مصر)، هذا المشار إليه مثلا. أمّا (النّاس) أو (الرّجل) فهو حامد، فجاز أن يكون نعتا؛ لأنّه المقصود بالنّداء في الحقيقة في قولك: (يا أيّها النّاس)...كأنّك تناديه لا تنعت به.

(١) "و(أي) النّدائية وصلة لنداء ما فيه (أل) يقال: ﴿يَا أَيّهَا الرَّسُولُ ﴾ [المائدة: ٤١]، و﴿يَا أَيّهَا الذينَ آمَنُوا﴾ [البقرة: ٤٠]، و﴿يَا أَيّهَا النّهِ المُطْمَنِةُ ﴾ [الفحر: ٢٧]. وإنما كانت (أي) وصلة؛ لأنّه لا يقال: (يا الرّجل) أو (يا الذي) أو (يا المرأة)، و(أي) هذه: اسم مبني على الضّمّ؛ لأنّه منادى مفرد، و(ها) لازمة لأي للتّبيه، وهي عوض من الإضافة في (أي) و(الرّجل) صفة لازمة لد (أي)، ولا بد من أن تكون هذه الصّفة فيها (أل)". انظر: حاشية الصّبان (٢٠/١٥٠٥-٥١). والحاصل أنّه لا ينادي المعرّف ب: (أل) فلا يقال: (يا الرّجل) إلا في الضّرورة؛ لأنّ في ذلك جمعًا بين أداتي التّعريف. وحوّزه الكوفيون في الاختيار. واستثني البصريون شيئين: اسم الله عَرَقِجَلَ، فيقال: (يا ألله)؛ لأنّ (أل) للزومها فيه كأنما من بنية الكلمة، فيحوز حينئذٍ قطعُ همزه ووصله. والثّاني: الجملة المسمّى بما كأن تسمّي (يا الرّحل قائم) فإذا ناديته قلت: (يا الرّحل قائم) أقبل؛ لأنّه سمّي به على طريق الحكاية. انظر: همع الهوامع (٢/٢١ع-٤٨). "و(أي) بمنزلة (كل) مع النّكرة وبمنزلة (بعض) مع المعرفة والفعل في قولك: (أيُّ عبيدي ضربك فهو حرّ) عام حتى لو ضربه الجميع عتقوا؛ لأنّ الفعل مسند إلى عامّ، وهو ضمير (أي)، وفي (أيُّ عبيدي ضربته فهو حرّ) خاصٌ حتى لو ضرب الجميع لم يعتق إلا الأوّل؛ لأنّ الفعل مسند إلى عامة، وهو مسمير (أيُّ عبيدي ضربته فهو حرّ) خاصٌ حتى لو ضرب الجميع لم يعتق إلا الأوّل؛ لأنَّ الفعل مسند إلى عامة، وهو مسمير (أي)،



"و(أي) وصلة إلى ندائه إنما آثروا (أيا)؛ لأنها لوضعها على الإبهام، واحتياجها وضعًا إلى المخصِّص ألصق بما بعدها من غيرها، ولما شابهها اسم الإشارة بكونه وضع مبهمًا مشروطًا إزالة إبهامه بالإشارة الحسيَّة أو الوصف بعده قام مقامها في التَّوصل إلى نداء ما فيه (أل). وأمَّا ضمير الغائب فإنَّه وإن وضع مبهمًا مشروطًا إزالة إبهامه لكن بما قبله غالبًا وهو المفسر، وأمَّا الموصول فإنَّه وإن أزال إبهامه ما بعده لكنه جملة"(١).

وقد سبق ما قاله الزَّمْ شريُّ رَحْمَهُ ٱللَّهُ وغيره من البيان الواضح للحكمة من ذكر (أي). وقال الألوسي رَحْمَهُ ٱللَّهُ: و(أي) لها معانٍ شهيرة، والواقعة في النِّداء نكرة موضوعة لبعضٍ من كلِّ، ثمَّ تعرَّفت بالنِّداء، وتوصِّل بها لنداء ما فيه (أل)؛ لأنَّ (يا) لا يدخل عليها في غير الله عَرَقِجَلَّ إلا شذوذًا لتعذُّر الجمع بين حرفي التَّعريف، فإنهما كمثلين، وهما لا يجتمعان إلا فيما شذَّ من نحو:

(فلا والله لا يُلفَى لما بي \*\* ولا لَلِما بهم أبدا دَواء)(٢)

=ضمير المخاطَب، وهو خاصٌّ إذ الرَّاجع إلى (أي) ضمير المفعول، والفعل يعمُّ بعموم فاعله لكونه كالجزء من الفعل". الكليَّات (ص:٣٢٦ – ٣٢٨).

(١) حاشية الصَّبان (١/١٥١).

(٢) البيت لمسلم بن معبد الوالبي الأسدي، من بني أسد، وقيل: لرجل من بني أسد [الوافر]. اللغة: (لا يلفى) لا يوجد، من ألفى إذا وجد، (لما بي) الذي بي. والمعنى: يقسم أنّه لا يوجد للذي به من الموجدة والألم، ولا للذي عند خصومه من الحقد والضّغينة علاج، وليس هناك أمل في المودَّة والمصالحة وإزالة الأحقاد والضّغائن، بعد أن تفاقم الخطب وعظم الخلاف. والشّاهد فيه: (للما) فاللام الثّانية توكيد للأولى الجارّة، ولم يفصل بينهما فاصل مع أنَّ اللام ليست من أحرف الجواب وهو شاذٌ؛ لأنَّ الحرف المؤكد موضوع على حرف هجائي واحد لا يكاد يقوم بنفسه، ولو جاء على الصّواب لقال: (لِمَا لِمَا به)؛ لأنَّ الأصل في حرف أن يعاد مع الاسم المحرور عند توكيده. انظر: توضيح المقاصد والمسالك بشرح ألفيَّة ابن مالك (٩٨٢/٢)، سرُّ صناعة الإعراب (٢٨٢/١)، (٢٨٣٢)، الخصائص (٢٨٢/٢)، وانظر: التَّحرير والتَّنوير (٣٣/١٢)، الدر المصون (٢٨٢/٢)، البحر المحيط (٨/٠٣٠)، ابن عادل (٢٨٢١ع)، (٥/٢٥١)، وانظر: خزانة الأدب (٢/٠١٤)، (٥/٥٥١)، (٥/٥٩)، شواهد المغني (ص:٥٠٥)، الدُّرر (٢/٥١)، معاني القرآن، للفرَّاء (٢٨٢١)، المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات، لابن جني الدُّرر (٢٥/١)،



أعطيت حكم المنادي، وجعل المقصود بالنّداء وصفًا لها، والتزم فيه هذه الحركة الخاصّة المسماة بالضّمة، وإنما التزم ذلك إشعارًا بأنّه المقصود بالنّداء، ولا ينافي هذا كون الوصف تابعًا غير مقصود بالنّسبة لمتبوعه؛ لأنّ ذلك بحسب الوضع الأصليّ حيث لم يطرأ عليه ما يجعله مقصودًا في حدِّ ذاته ككونه مفسّرًا لمبهم، ومن هنا لم يشترطوا في هذا الوصف الاشتقاق مع أنّ النّحويين إلا النّذر كابن الحاجب(۱) اشترطوا ذلك في النّعوت. و(ها) التّنبيهية زائدة لازمة للتّأكيد والتّعويض عمّا تستحقُّ من المضاف إليه أو ما في حكمه من التّنوين كما في ﴿أَيّا مَا تَدْعُوا﴾ [الإسراء:١١٠]، وإن لم يستعمل هنا مضافًا أصلًا. وكثر النّداء في الكتاب الجيد على هذه الطّريقة لما فيها من التّأكيد الذي كثيرًا ما يقتضيه المقام بتكرُّر الذّكر، والإيضاح بعد الإبمام، والتّأكيد بحرف التّبيه، واحتماع يقتضيه المقام بتكرُّر الذّكر، والإيضاح بعد الإبمام، والتّأكيد بحرف التّبيه، واحتماع التّعريفين. هذا ما ذهب إليه الجمهور.."(۱).

وفي (تفسير أبي السُّعود رَحَمُهُ اللَّهُ): "و (أي) اسم مبهم جعل وصلة إلى نداء المعروف باللام لا على أنه المنادى أصالة، بل على أنّه صفة موضِّحة له، مزيلة لإبحامه والتزام رفعه مع انتصاب موصوفه محلَّا إشعارًا بأنّه المقصود بالنّداء، واقحمت بينهما كلمة التَّنبيه تأكيدًا لمعنى النّداء، وتعويضًا عمَّا يستحقُّه، أي: من المضاف إليه ولما ترى من استقلال هذه الطَّريقة بضروبٍ من أسباب المبالغة والتَّأكيد كثر سلوكها في التَّنزيل الجيد، كيف لا. وكلُّ ما ورد في تضاعيفه على العباد من الأحكام والشَّرائع وغير ذلك خطوب حليلةٌ حقيقةٌ بأن تقشعر منها الجلود، وتطمئن بها القلوب الآية، ويتلقَّوها بآذانٍ واعية، وأكثرهم عنها غافلون. فاقتضى الحال المبالغة والتَّاكيد في الإيقاظ والتَّنبيه" (").

وعلى ذلك فإنَّ فائدة ذكر (أي) في النِّداء في ثلاثة أمور:

"أحدها: غرض لفظي يتمثَّل في كونها وصلة لنداء ما فيه (أل)، فإنَّ حرف النِّداء لا يصحُّ أن يباشر منادى فيه (أل).

<sup>(</sup>١) انظر: شرح الرَّضي على كافية ابن الحاجب (٣٨٦/١)، (٢٨٥/٤).

<sup>(</sup>٢) بتصرُّف عن (روح المعاني) (١٨١/١-١٨٨)، وانظر: تفسير أبي السُّعود (١/٨٥).

<sup>(</sup>٣) تفسير أبي السُّعود (١/٨٥).



أمّا الغرضان المعنويان لذكرها: فأحدهما: أنما بحكم إطلاقها وصلوحها لأن تقال على هذا وعلى ذاك من الأجناس على سبيل البدل - كما سبق- إذا طرق ذكرها السّمع بمجرَّدها، وقبل أن يذكر ما بعدها المفسِّر لها يصلح في النَّفس أن يراد منها هذا المفسِّر، وأن يراد غيره من بقية الأجناس الصَّالحة للإرادة، فإذا ذكر المفسِّر بعدها كان حضوره في النَّفس على سبيل الاستقلال والإلغاء لما عداه، وكذلك يقال في كلِّ تخصيصٍ لعام أو تقييدٍ لمطلق، فذكر (أي) أفادنا حضورًا مشتركًا للجنس المفسِّر لها مع بقية الأجناس زائدًا على الحضور المستقلِّ لذلك المفسر بعد ذكره..

وأمّا الغرض الآخر أنّه عند ذكرها، وقبل أن يطرق السمعَ ذكرُ ما يفسّرُها تتردّد النّفس في المراد. فتتشوّق النّفس إلى معرفة المراد..، وتفسير هذا المبهم بحكم ما غرسه الله عربيّة عربيّة فيها، وجبلها عليه من غريزة حبّ الاستطلاع. فإذا ذكر المفسّر بعد ذلك فجاءها البيان بعد الإبهام تمكّن في النّفس أيما تمكّنٍ كأنما حُفِرَ وغرز في أعمق الأعماق منها؛ لأنّ ما يأتي عن تعب في الطّلب، وتلهّ في وحرصٍ على التّحصيل تكون على بقائه أحرص، وفي مزيد العناية به أتم وأبلغ"(١). وبذلك أكون قد أتيتُ على بيان ما قيل في معنى (أين)، والحكمة من ذكره، وما لذلك من الأهميّة بالنّسبة لموضوعات هذا الفصل..



<sup>(</sup>١) تفسير سور النِّساء (ص:١٠٨-٥-١٠٩).







# المطلب الناسع : حكمة التَّنبيه بـ (ها)، ونداء ما فيه (أل)

#### أُوَّلا: حكمة التَّنبيه بـ (ها):

إنَّ ما نادى الله عَزَّوَجَلَ به عباده من أوامره ونواهيه ووعده ووعيده أمور عظام، وخطوب حسام يجب عليهم أن يتيقَّظوا لها....

قال الزَّمخشريُّ رَحِمَهُ اللَّهُ: "وكلمة التَّنبيه المقحمة بين الصِّفة وموصوفها لفائدتين:

١ - معاضدة حرف النِّداء ومكاتفته بتأكيد معناه..

٢ - وقوعها عوضًا ممَّا يستحقُّه، أي: من الإضافة.. "(١).

وتدخل على نعت (٢) (أي) في النّداء، نحو: (يا أيُّهَا الرَّحلُ) (٣)، وهي في هذا واجبة (٤) للتَّنبيه على أنَّه المقصود بالنّداء. قيل: وللتَّعويض عمَّا تضاف إليه (أي).

<sup>(</sup>۱) الكشاف (٢/٥/١-٢٢٦)، وانظر: تفسير الرَّازي (٣٢١/٢)، تفسير النيسابوري (١٨٠/١)، البرهان في علوم القرآن (٢١٥/٢)، مغنى اللَّبيب (ص:٤٥٦).

<sup>(</sup>٢) وقيل: هو عطف بيان لعدم الاشتقاق كما في الرَّضي على الكافية (١٤٣/١).

<sup>(</sup>٣) وعلى ذلك يكون (أي) منادى نكرة مقصودة، و(ها) للتَّنبيه، و(الرَّجل) نعت له: (أي). انظر: المقتضب، للمبرّد (٢١٧-٢١٧).

<sup>(</sup>٤) أي: واحبة الزيادة. وفي (الجنى الدَّاني): "وحرف التَّنبيه لازم في هذا الموضع؛ لأنَّه كالصِّلة لـ (أي)، بسبب ما فاتما من الإضافة؛ ولذلك يقول المعربون فيه: ها صلة وتنبيه" الجنى الدَّاني (ص:٣٤٧).



ويجوز في هذه في لغة (بني أسد)(١) أن تحذف ألفها، وأن تضم هاؤها إتباعًا(٢). وعليه قراءة ابن عامر رَحْمَهُ أللتَهُ:

﴿أَيُّـهُ الْمُؤْمِنُـونَ﴾ (٣)، ﴿أَيُّـهُ الثَّقَـلانِ﴾ (٤)، ﴿أَيُّـهُ السَّاحِرُ﴾ (٥) -بضمِّ الهاء في الوصل-(١).

وفي (تفسير سورة النّساء) بيان لحكم ثلاث تُسْتَفاد من التّنبيه به: (ها):

"أولاها: الإرشادُ إلى أهميَّة الأمر المنبَّه إليه ضرورة أنَّه لا يحسن التَّنبيه من العاقل فضلًا عن العليم عَرَّفِجَلَّ إلَّا إلى ما هو مهمُّ يخشى أن تقع الغفلةُ عن أهميَّته لولا التَّنبيه إليه.

<sup>(</sup>۱) قبيلة (بني أسد) من أشهر القبائل العربيَّة. انظر: بطون (بني أسد) في جمهرة أنساب العرب (۱۹۰/۱)، (۲٦٦/۲)، وانظر: المفصَّل في تاريخ العرب (۱۲٥/۸).

<sup>(</sup>٢) أي: إتباعًا لضمة الياء في (أي).

<sup>(</sup>٣) وهي آيةٌ طويلةٌ حتمت بقوله عَزَجَجَلَّ: ﴿وَتُوبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا أَيُّه الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ [النُّور:٣١].

<sup>(</sup>٤) وتمام الآية: ﴿سَنَفْرُغُ لَكُمْ أَيُّهَ الثَّقَلانِ﴾ [الرَّحمن: ٣١].

<sup>(</sup>٥) وتمام الآية: ﴿وَقَالُوا يَا أَيُّهَ السَّاحِرُ ادْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِنْدَكَ إِنَّنَا لَمُهْتَدُونَ﴾ [الزحرف: ٩٩].

<sup>(</sup>٦) انظر: الدُّر المصون (٥/٢١)، البحر المخيط (٢/٤١٤). وفي (الكشاف): "وقرئ: ﴿ أَيُّهُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ -بضم بضم الماء - ووجهه أنها كانت مفتوحة لوقوعها قبل الألف، فلمًا سقطت الألف لالتقاء السَّاكنين أتبعت حركتها حركة ما قبلها". الكشاف (٩٣/٣). وفي (المحرَّر الوحيز): "وقرأ ابن عامر: ﴿ أَيُّهُ ﴾ -بضم الهاء ووجهه أن تجعل الهاء كأنها من نفس الكلمة، فيكون إعراب المنادى فيها. وضعّف أبو علي [الفارسي] ذلك حدًّا. وبعضهم يقف (أيُّه). وبعضهم يقف (أيُّها) بالألف. وقوَّى أبو علي الوقف بالألف؛ لأنَّ علَّة حذفها في الوصل إنما هي سكونها وسكون اللَّم، فإذا كان الوقف ذهبت العلَّة فرجعت الألف كما ترجع الياء إذا وقفت على ﴿ عُيِلٍ ﴾ من قوله عَرَقِبَلَّ: ﴿ عَيْرُ مُحِيلٍ الصَّيْدِ ﴾ [المائدة:١]". الحرَّر الوجيز (٤/٨)، وح المعاني وانظر: تفسير القرطبي (٢/٣٤/١)، البحر المحيط (٢/٤١٤)، غرائب القرآن (٥/٢١)، وح المعاني وانظر: تفسير القرطبي (ص:٥٠٤)، تجبير التَّيسير (ص:٤٨١)، ححَّة القراءات السَّبع (ص:٨٠١)، السَّبعة في القراءات، لابن بخاهد (ص:٥٥٤)، تحبير التَّيسير (ص:٤٨١)، ونظرا هع الهوامع (٥/٢٥). وضعَّفها أبو جعفر النَّحاس، وقال: هي لغة شاذَة لا وجه لها؛ لأنَّ (ها) للتَّبيه. انظر: إعراب القرآن، للنَّحاس (٣٤/٢).



ثانيتها: تجلية رحمة الله عَرَّوَجَلَ الواسعة، ونعمته السَّابغة على عباده بتنبيههم إلى ما يهمُّهم، وبحيث لم يكلهم إلى أنفسهم في اكتشاف ما فيه من الأهميَّة، ولا وكلهم إلى الغفلة التي يمكن أن تعتريهم فتحول دون تنبههم إليه.

ثالثتها: قطعُ أعذارِ الخلق، وإقامة الحجَّة عليهم بهذا التَّنبيه، ليهلك من هَلكَ عن بَيِّنةٍ، ويحيى من حيَّ عن بَيِّنةٍ. فإنَّه عَرَّوَجَلَّ بعد إذ نبَّههم إلى ما يهمُّهم لا يبقى لهم عذر في ادِّعاء أنهم لم يعرفوا أهميَّته، وأنهم لو نبِّهوا إليها لعرفوها"(١).

"و(ها) التَّنبيهية زائدة لازمة للتَّأكيد والتَّعويض عمَّا تستحق من المضاف إليه أو ما في حكمه من التَّنوين كما في ﴿أَيَّا مَا تَدْعُوا﴾ [الإسراء:١١]، وإن لم يستعمل هنا مضافًا أصلًا. وكثر النِّداء في الكتاب الجيد على هذه الطَّريقة لما فيها من التَّأكيد الذي كثيرًا ما يقتضيه المقام بتكرُّر الذِّكر والإيضاح بعد الإبحام، والتَّأكيد بحرف التَّنبيه، واحتماع التَّعريفين"(٢).

وممَّا سبق يتبيَّن أنَّ (ها) التَّنبيهيَّة سمِّيت بذلك؛ لأنَّ المراد منها: إمَّا تنبيه الغافل إلى ما بعدها، وجلال ما بعدها، وتوجيهه إلى ما سيذكر. وإمَّا لإشعار غير الغافل إلى أهميَّة ما بعدها، وجلال شأنه، ليتفرَّغ له، ويقبل عليه.

### ثانيًا: نداءها فيه (أل):

إذا أريْدَ نداءُ ما فيه (أَلْ)، يُؤتى قبلَهُ بكلمةِ (أَيُّها) للمذكَّر، و(أَيَّتُها) للمؤنَّث. وتَبقيانِ معَ التَّثنيةِ والجمع بلفظ واحدٍ، مراعىً فيهما التَّذكيرُ والتَّأنيث، أو يؤتى باسم الإشارة.

فالأُوَّل: كقوله عَزَّهَ عَلَّا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ [البقرة: ٢١]، ﴿ يَا أَيُّهَا النَّفْسُ الْمُطْمَيِنَّةُ ﴾ الإنْسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ الْكَرِيمِ ﴾ [الانفطار: ٦]، وقوله عَزَقَ جَلَّ: ﴿ يَا أَيَّتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَيِنَّةُ ﴾ [الفحر: ٢٧].

<sup>(</sup>١) تفسير سور النِّساء، أ.د إبراهيم خليفة (ص:١١١).

<sup>(</sup>٢) روح المعاني (١٨٢/١).



والأمثلة كثيرة وواضحة.

وكلمة: (أَيُّهَا) لا تستعمل إلا في النداء، و(أيتها) تستعمل للمؤنث -كما تقدم-، (أي) يجوز تأنيثها إذا وصفت بمؤنث كقوله عَنَّفِجَلَّ: ﴿يَا أَيَّتُهَا النَّفْ سُ الْمُطْمَيِنَ تُهُ ها: وها بعده حرف تنبيه، ويلزم وصفه بمعرَّف بأل، أو بموصول، أو اسم إشارة -كما ذكر النحاة-. ويلزم رفع صفتها، كما في النداء؛ لأنه منقول منه إلى الاختصاص (۱).

والشَّاني: نحو: (يا هذا الرَّحل)، و(يا هذهِ المرأةُ) إلا إذا كان المنادى (لفظَ الجلالة) (١٠). لكن تبقى (ألْ) وتُقطَعُ همزتُها وُجوبًا، نحو: (يا ألله).

والأكثر معَهُ حذفُ حرفِ النِّداءِ والتَّعويضُ منه بميمٍ مُشدَّدةٍ مفتوحةٍ، للدِّلالةِ على التَّعظيم نحو: (اللهمَّ).

وقد وردت (خمسة) مواضع:

﴿قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ﴾ [آل عمران:٢٦].

﴿قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ اللَّهُمَّ رَبَّنَا أَنْزِلْ عَلَيْنَا مَابِدَةً مِنَ السَّمَاءِ ﴾ [المائدة:١١٤].

﴿ وَإِذْ قَالُوا اللَّهُمَّ إِنْ كَانَ هَذَا هُوَ الْحَقَّ مِنْ عِنْدِكَ ﴾ [الأنفال:٣٦].

﴿ دَعْوَاهُمْ فِيهَا سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَتَحِيَّتُهُمْ فِيهَا سَلامٌ ﴾ [يونس:١٠].

﴿قُلِ اللَّهُمَّ فَاطِرَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ [الزمر:٤٦](٣).

<sup>(</sup>١) انظر: حاشية الشهاب الخفاجي على تفسير البيضاوي (٢٧١/١)، البحر المحيط (١٥١/١).

<sup>(</sup>٢) وذلك "أنَّ الاسم لا ينادى وفيه الألف واللَّم؛ لأنَّك إذا ناديته فقد صار معرفة بالإشارة بمنزلة هذا، وذلك، ولا يدخل تعريف على تعريف، فمن ثمَّ لا تقول: (يا الرَّجل تعال). وأمَّا قولهم: (يا الله اغفر) فإنما دُعى وفيه الألف واللَّم؛ لأنهما كأحد حروفه. ألا ترى أنهما غير بائنتين منه. وليستا فيه بمنزلتهما في (الرَّجل)؛ لأنَّك في (الرَّجل) تثبتهما وتحذفهما، وهما في (اسم الله) ثابتتان، وهو اسم علم". المقتضب، للمبرد (٢٤٢-٢٤٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير أبي السُّعود (٢١/٢)، وانظر: الدُّر المصون (٥٣/٢)، الحُرَّر الوجيز (١٧/١)، معاني القرآن وإعرابه، للرَّجاج (٣٩٤/١)، التِّبيان (١٣٠/١)، وانظر: تفسير النَّيسابوري (١٣٦/٢)، وانظر: الكتاب، بتحقيق: عبد السَّلام هارون، لسيبويه (٢/٣٦).



ولا يجوز أن تُوصَفَ (اللَّهمَّ)، على اللَّفظ، ولا على المحلِّ، على الصَّحيح؛ لأنَّهُ لم يُسمَع. وأمَّا قولهُ عَنَّهَجَلَّ: ﴿قُلِ اللَّهُمَّ فَاطِرَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾، فهو على أنَّه نداءُ آخرُ، (قُل اللَّهمَّ يا فاطرَ السمواتِ). وإذا ناديتَ عَلَمًا مُقترِنًا بألْ وَضعًا حذفتَها وُجوبًا فتقولُ في نداء العبَّاسِ والفضلِ والسَّموألِ: يا عبَّاسُ. يا فضلُ. يا سَمَوأَلُ (۱).

"و(اللَّهمَّ) في كلام العرب خاصٌ بنداء الله عَرَّوَجَلَّ في الدُّعاء، ومعناه: (يا الله). ولما كَثُرَ حذف حرف النِّداء معه قال النُّحاة: إنَّ الميمَ عوضٌ من حرف النِّداء يريدون أنَّ لحاق الميم باسم الله عَرَّوَجَلَّ في هذه الكلمة لما لم يقع إلا عند إرادة الدُّعاء صار غنيًا عن جلب حرف النِّداء اختصارًا، وليس المراد أنَّ الميم تفيد النِّداء. والظَّاهر أنَّ الميم عن جلب حرف النِّداء اختصارًا، وليس المراد أنَّ الميم تفيد النِّداء. والظَّاهر أنَّ الميم عبرانيَّة أو قحطانيَّة، وأنَّ أصلها: علامة تنوين في اللُّغة المنقول منها كلمة: (اللَّهم) من عبرانيَّة أو قحطانيَّة، وأنَّ أصلها: (لاَ هُم) مرداف (إله).

ويدلُّ على هذا أنَّ العرب نطقوا به هكذا في غير النِّداء كقول الشَّاعر: (كدعوةٍ من أبي رياح\*\*\*يَسْمَعُها اللهُمَّ الكبير)(٢). وأخَّم نطقوا به كذلك مع النِّداء، كقولِ الشاعر:

<sup>(</sup>۱) وتستعمل (اللهم) على ثلاثة أنحاء: الأوّل: أن تكون للنّداء المحض، نحو: (اللهم اغفر لي). التَّاني: أن يذكرها المجيب تمكينًا للجواب في نفس السَّامع، كأن يقال لك: أحالد فعل هذا؟، فتقول: اللهم نعم. الثَّالث: أن تستعمل للدِّلالة على النُّدرة وقلة وقوع المذكور معها، كقولك للبخيل: إنَّ الأمَّة تعظِّمك، اللهم إن بذلت شطرًا من مالك في سبيلها". انظر: الأصول في النَّحو (٣٣٨/١).

<sup>(</sup>۲) والبيت ينسب للأعشى، ويروى: (كَحْلَفة) بدل: (كدعوة). انظر: ديوانه (ص:١٩٣)، والطَّبري (٢/٣١)، البحر المحيط (٢٣٦/٢)، (٤٣٣/٢)، القرطبي (٣/٤)، خزانة الأدب (٢٢٦/٢). وقد "أنشده الفرَّاء ولم يبيِّن قائله. معاني القرآن، للفرَّاء (٢/٣٠). وقيل: الأعشى –كما سبق–..والبيت من [البسيط]. أمَّا اللُّغة فإنَّ قوله: (كَحْلَفةٍ) كيمين، (أبي رياح) كناية عن رجل من (بني ضبيعة)، واسمه: (حصن بن عمرو). وكان أبو رياح قد قتل رجلًا من (بني سعد بن تُعلبة)، فسألوه أن يحلف أو يعطي الدِّية، فحلف ثمَّ قتل بعد حلفته، فضربه العرب مثلًا لما لا يغني من الحلف. والشَّاهد فيه: (لاهم) حيث استعمل (اللهمَّ) في غير النِّداء..انظر: توضيح المقاصد والمسالك بشرح ألفيَّة ابن مالك (٢٠٧/٢).



(إِنِّي إِذَا مَا حَدَثُ أَلَمَّا \*\*\* أَقُولَ يَا اللَّهُمَّ يَا اللَّهُمَّا)(١).

وأنَّه يقولون: (يا الله) كثيرًا. وقال جمهورُ النُّحاة: إنَّ الميم عوضٌ عن حرف النِّداء المحذوف، وأنَّه تعويضٌ غير قياسيٍّ، وأنَّ ما وقع على خلاف ذلك شذوذ. وزعم الفرَّاء (٢) أنَّ (اللَّه مَّ) مختزلُ من (اسم الجلالة)، وجملة أصلها: (يا الله أمّ) أي: أقبل علينا بخير (١٤)، وكلُّ ذلك تكلُّف لا دليل عليه "(٥).

- (۱) البيت قيل: إنَّه لأبي خرَّاشٍ الهذيِّ، وقيل: لأميَّة بن أبي الصَّلت، وهو من [الرَّجز]. اللَّغة: (حَدَثُ) بفتحتين وهو الأمر الذي يحدث من مكاره الدُّنيا، (ألما) نزل. والمعنى: يريد أنَّه إذا نزلت به حادثة، أو أصابه مكروه لجأ إلى الله عَرَّفِكَلَّ في كشف ما ينزل به. والشَّاهد فيه: (يا اللهمَّ يا اللهمَّ) حيث جمع بين حرف النِّداء والميم المشدَّدة التي يؤتى بما للتَّعويض عن حرف النِّداء، فجمع بين العوض والمعوَّض عنه. انظر: خزانة الأدب (٢/٨٥٦-٥٩)، الزَّاهر في معاني كلمات النَّاس (١/٥٠)، توضيح المقاصد والمسالك بشرح ألفيَّة ابن مالك (٢٨٥٦)، شرح الرَّضي على كافية ابن الحاجب (٢٨٤١)، وانظر: المقتضب، للمبرد (٤/٢٤).
  - (٢) معاني القرآن، للفرَّاء (٢٠٢-٢٠٤).
- (٣) انظر: معاني القرآن وإعرابه، للزجاج (٣٩٣/١)، تفسير القرطبي (٣/٤)، تفسير الرَّازي (١٨٥/٨)، وانظر: جلاء الأفهام، لابن القيِّم (ص:٤٣ ٤٤).
- (٤) التَّقدير الذي ذكره الفرَّاء: (يا الله أُمنا بخير). قال: فكثرت في الكلام فاختلطت. [أي: امتزجت بما قبلها، وهو (لفظ الجلالة)، وفي (تفسير الطَّبري) (٢٢١/٣): "فاختلطت به"]. قال الفرَّاء رَحَمَهُ اللَّهُ: الرفعة التي في الهاء من همزة (أُمَّ) لما تركت [أي: الهمزة، يريد حذفها قبل انتقال حركتها إلى ما قبلها]. قال الفرَّاء: ونرى أنَّ قول العرب: (هَلُمَّ إلينا) مثلها، إنما كانت (هل) فضم إليها (أُمَّ) فتركت على نصبها. إلى آخر ما ذكره الفرَّاء في المعاني. معاني القرآن (٢٠٣/١).
- (٥) التَّحرير والتَّنوير (٢١٢/٣). وينظر في ذلك: معاني القرآن وإعرابه، للزَّجاج (٢٩٣/١)، الشرطي (٢١٢/٣)، الشرطي (٥٣/٤)، تفسير الماوردي (٢٥/٥)، روح المعاني (١١٣/٣)، تفسير الرَّازي (١٨٥/٨)، القرطبي (٣/٤٥)، تفسير الماوردي (٢١٤/٣)، أسرار العربيَّة (ص:٢١٦-٢١١)، أوضح المسالك (٢١/٤)، الأصول في النَّحو (٢٨٣٨)، الإنصاف (٢١/١-٣٤٥)، الجُمَل، للخليل (ص:٢١٧)، الزَّاهر في معاني كلمات النَّاس (١٠٠٥)، الفوائد العجيبة في إعراب الكلمات الغريبة (ص:٢٩)، اللَّامات (ص:٨٨)، اللمع في العربيَّة (ص:٢١)، توضيح المقاصد والمسالك بشرح ألفيَّة ابن مالك (١٠٦٠١)، (٢١٠١٠)، وانظر: (١٦٨٠/٣)، سرُّ صناعة الإعراب (١٩٤١)، (١٩٠١)، شرح ابن عقيل (٣/٢٥١)، وانظر: المقتضب، للمبرّد (١٩٩٤)، (٢٠١٠)،



لا خلاف أنَّ لفظة: (اللَّهمَّ) معناها: (يا الله)؛ ولهذا لا تستعمل إلا في الطَّلب، فلا يقال: (اللَّهمَّ اغفر لي وارحمني).. (١)؛ ولذلك صلة بمحور البحث.



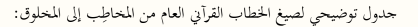
<sup>(</sup>١) انظر ذلك مفصَّلا في (جلاء الأفهام) (ص:١٤٢-١٤٤).







# المطلب العاشر : النِّداء القرآني العامُّ إلى المخلوق



| ١٧ - ﴿يَا أُولِي الأَبْصَارِ﴾                                | ٩ - ﴿يَا بَنِي آدَمَ﴾                 | ١ - ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ﴾                                                 |
|--------------------------------------------------------------|---------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| ١٨ - ﴿يَا أَيُّهَا الذينَ                                    | ١٠ - ﴿ يَا قَوْمِ﴾                    | ٢ - ﴿يَا بَنِي إِسْرائيلَ﴾                                                  |
| هَادُوا﴾                                                     | . څه ه څ                              | ٠٠ ، ح                                                                      |
| <ul><li>١٩ - ﴿يَا أَيُهَا الذينَ</li><li>كَفَرُوا﴾</li></ul> | ١١ - ﴿يَا أَيُّهَا الْمَلأُ﴾          | ٣ - ﴿يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا﴾                                           |
| ٢٠ ﴿ يَا أَيُّهَا الْإِنْسَانُ﴾                              | ۱۲ – ﴿يَا عِبَادِ﴾<br>﴿يَا عِبَادِيَ﴾ | ٤ - ﴿يَا أُولِي الأَلْبَابِ﴾                                                |
| ٢١ - ﴿يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ﴾                            | ١٣ - ﴿يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ﴾         | ٥ - ﴿يَا أَهْلَ الْكِتَابِ﴾                                                 |
| _                                                            | ١٤ - ﴿يَا أَهْلَ يَثْرِبَ﴾            | <ul> <li>٦ - ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ أُوتُوا</li> <li>الْكِتَابَ ﴾</li> </ul> |
| -                                                            | ١٥ - ﴿ يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ ﴾       | ٧ - ﴿يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ﴾                                                 |
| -                                                            | ١٦ - ﴿ يَا قَوْمَنَا﴾                 | ٨ - ﴿يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ﴾                                     |

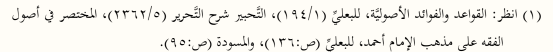


وإليك بيان هذه الصيغ:

### أُولًا: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ... ﴾ [البقرة: ٢١]:

#### ١ - بيان المعنى:

يقول الألوسي رَحْمَهُ ٱللَّهُ: "النَّاس اسم جمع على ما حقَّقه جمع (1)، والجموع وأسماؤها المحلَّة -بأل- للعموم حيث لا عهد خارجي (٢)، كما يدلُّ عليه وقوع الاستثناء (٣)، والأصل فيه الاتصال (٤)، وهو يقتضي الدُّخول يقينًا، ولا يتصوَّر إلا بالعموم. ونحو:



<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر المحيط في أصول الفقه (٢/٢٥).

<sup>(</sup>٣) وكمَّا استدلَّ به الألوسي رَحَمَهُ أللَّهُ أيضًا صحَّة الاستثناء، والأصل فيه الاتِّصال، فعندما أقول مثلًا: (الطُّلاب أو الطَّلة إلا فلانًا، أو إلا كليَّة كذا مثلًا يأتونني)...، فلولا أنَّ كلمة: (الطُّلاب) تفيد العموم ما صحَّ الاستثناء، أو يقال: لولا أنَّما شملت الطَّلة المستثنين ما صحَّ الاستثناء، فلو كانت الطُّلاب موضوعة للخصوص لكان ذكر (طلبة كذا) عبثًا..؛ ولذلك اشتهر بين العلماء أنَّ (الاستثناء معيار العموم)، فكلُ ما جاز الاستثناء منه كان عامًا، وما لا يجوز الاستثناء منه فليس بعامٌ، ومثال ذلك قول الله عَرَّوَعَلَّ: ﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ ۞ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحِاتِ وَتَوَاصَوْا بِالحُقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ ۞ [العصر: ٢- الْإنسان لَفِي خُسْرٍ ۞ إلَّا اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحِاتِ وَتَوَاصَوْا بِالحُقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ ۞ [العصر: ٢- ]، فإنَّ الاستثناء في الآية دلَّ على أنَّ كلمة (الإنسان) عامّة، ولفظ: (الإنسان) اسم جنس محلَّى بالألف واللاَّم فيفيد العموم، ولولا الاستثناء لكان كلُّ إنسان في خسرٍ سواء كان مؤمنًا أو كافرًا. فمن قال: إن المفرد المعرف (بأل) لا يعم. يرد عليه بقوله عَرَّقِجَلَّ: ﴿وَالْعَصْرِ ۞ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ ۞﴾؛ إذ لو لم يعم كل إنسان لما استثنى منه: ﴿إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا﴾ الآية.

<sup>(</sup>٤) قوله: (الأصلُ في الاستثناء الاتِّصال)، فإنَّ (المتَّصل) ما كان من جنس المستثنى منه، و(المنقطع) خارج عن جنس المستثنى منه. مثال ذلك: (جاء الطُّلاب إلا المقاول فلان، أو إلا العمال..)، فهذا استثناء منقطع، فالأصل في الاستثناء الاتِّصال بحيثُ لا يُصار إلى الانقطاع إلا إذا قامت قرينة بيِّنة تدلُّ على أننا نتحدَّث عن غير هذا الجنس، وأننا ذكرناه لفائدة معينة، كما يقال: (جاءَ القومُ إلا حمارًا) وكأنيَّ أقول: (حمارًا) ليس من جنس القوم، وأنا أذكره الآن لفائدة أحرى، كأنَّني أقول: لا يصح أن يغيب عن المخاطب أن حديثى قاصر على هذا الجنس، فلا تحاول أن تلحق بهذا الجنس آخر.



(ضربتُ زيدًا إلا رأسه)، و (صمتُ رمضانَ إلَّا عشره الأخير) عامٌّ تأويلًا (١)، وكذا التَّأكيد بما يفيد العموم؛ إذ لو لم يكن هناك عموم كان التَّأكيد تأسيسًا (٢)، والاتفاق على خلافه، وشيوع استدلال الصَّحابة رَضَيَّلِيَّهُ عَنْهُمُ بالعموم كما في حديث السَّقيفة (٣)، وهم أئمَّة الهدى.

(۱) أورد الألوسي رَحِمَهُ اللّهُ اعتراضًا، وهو: كيف يقال: الاستثناء يفيد العموم؟ فكأنّه يقول: سآتي لكم بخاصٌ، وقع فيه الاستثناء، كما يقال: (ضربت زيدا إلا رأسه)، و(صمتُ رمضان إلا يومًا). ف (زيد) خاصٌ، وصحّ منه الاستثناء، و(رمضان) شهرٌ مخصوص، وقد وقع الاستثناء منه. والجوابُ أنّه عامٌ تأويلًا، فهو خاصٌ من ناحية عدم شموله لغيره، لكنّه عامٌ باعتباره كلّا له أجزاء، فالكلُ أعمُ من جزئه.

(٢) استدلَّ الألوسي رَحِمَهُ اللَّهُ أيضًا بالتَّاكيد بما يفيد العموم، كالتَّاكيد بـ: (كل) و (جميع)، وهما من ألفاظ العموم، فعندما يقول الله عَزَقِجَلَّ: ﴿فَسَجَدَ الْمُلابِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ﴾ [الحجر: ٣]، فلو لم يكن لفظ: (الملائكة) شاملًا لكافة أفراد الملائكة، بل كان مخصوصًا بالبعض دون البعض، لكانت هذه الألفاظ تأسيسًا لا تأكيدًا، والاتفاق على خلاف ذلك، حيث إنَّ هذه الألفاظ عند العرب هي للتأكيد، بمعنى أثمًّا تؤكّد ما علم سابقًا مع رفع احتمال التَّخصيص، فعندما أقول: (جاء الطلاب) بحتمل في عقل البعض أنَّ (محمدًا) لم يأت، فعندما أقول: (كلهم) أو (أجمعون) أكون قد رفعت احتمال التَّخصيص. وعندما أقول: (جاء محمد نفسه) أكون قد رفعت احتمال الجاز؛ لأنه يحتمل في عقل البعض أن الذي أتى رسولُهُ مثلًا...فلو كان لفظ: (النَّاس) خاصًا لكانت هذه الألفاظ تأسيسًا، مع أضًا تأكيد باتفاق. وتنظر ألفاظ العموم على سبيل المثال. إرشاد الفحول (ص:٢١٣)، البحر المحيط في أصول الفقه (٢/٨٨ -٣٩٦)، التَّلخيص، للجويني (٢/٤) فما بعد، والمحصول (٢/٣) فما بعد، والمدخل، لابن بدران (ص:٢٤)، وروضة النَّاظر (٢/١٣)، وكشف الأسرار على أصول فخر الإسلام، للبزدويً لابن بدران (ص:٢٤)، وروضة النَّاظر (٢/٢١)، وكشف الأسرار على أصول فخر الإسلام، للبزدويً الإبن بدران (ص:٤٤)، وروضة النَّاظر (١/٢١١)، وكشف الأسرار على أصول فخر الإسلام، للبزدويً (٣/٣) فما بعد. ومذكَّرة الشَّيخ محمًد الأمين الشَّنقيطي على روضة النَّاظ (ص:٤٠٢) فما بعد.

(٣) وذلك عندما احتج المهاجرون به على الأنصار يوم (ثقيفة بني ساعدة) من أنَّ الإمامة في قريش، فعندما انتقل الرَّسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ إلى الرَّفيق الأعلى ذهب الأنصار قبل المهاجرين إلى (ثقيفة بني ساعدة) ثمَّ تبعهم المهاجرون، ثمَّ اختلفوا من الإمام بعد النَّبيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ ؟ فالأنصار يقولون: نحن أولى، والهاجرون يقولون: نحن أولى، فجاء أبو بكر الصِّديق رَضَالِلَّهُ عَنهُ فذكر قولَ النَّبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: ((الأئمَّة من قريش))، و(الأئمَّة) جمع (إمام)، وقد دخلت عليها الألف واللام، فلو كانت (ألى) إذا دخلت على الجمع لا تفيد العموم لكانت كلمة أبي بكر رَضَالِيَّهُ عَنهُ غير مفيدة، وقد سمع ذلك جمع من أصحاب النَّبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: قال العموم رقوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: قال العراقي رَحَمَهُ اللَّهُ في (تخريج أحاديث الإحياء) (ص: ١٤٤٨): حديث ((الأئمة من قريش)) رواه النسائي= العراقي رَحَمَهُ اللَّهُ في (تخريج أحاديث الإحياء) (ص: ١٤٤٨): حديث ((الأئمة من قريش)) رواه النسائي=



ثمَّ هذا الخطاب في نحو: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ يسمَّى ب: (الخطاب الشِّفاهي) عند الأصوليين. قالوا: وليس عامًّا لمن بعد الموجودين في زمن الوحي، أو لمن بعد الحاضرين مهابط الوحي. والأوَّل هو الوجه، وإنما يثبت حكمه لهم بدليل آخر من نصِّ أو قياس أو إجماع، وأمَّا بمجرَّد الصِّيغة فلا. وقالت الحنابلة: بل هو عامٌّ لمن بعدهم إلى يوم القيامة (۱).

واستدلَّ الأوَّلون بأنَّا نعلم أنَّه لا يقال للمعدومين نحو: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ﴾.

قال العضد رَحَمَدُ اللَّهُ (٢): وإنكاره مكابرة، وبأنَّه امتنع خطاب الصَّبِيِّ والجنون بنحوه، وإذا لم نوجِّهه نحوهم مع وجودهم لقصورهم عن الخطاب، فالمعدوم أجدر أن يمنع؛ لأنَّ تناوله أبعد (٣). واستدلَّ الآخرون بأنَّه لو لم يكن الرَّسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مخاطبًا به لمن بعدهم لم يكن مرسلا إليهم، واللاَّزم منتف، وبأنَّه لم يزل العلماء يحتجُّون على أهل الأعصار ممن بعد الصَّحابة بمثل ذلك، وهو إجماع على العموم لهم.

وأجيب...

أمَّا عن الأوَّل: فبأن الرِّسالة إثَّمَا تستدعي التَّبليغ في الجملة، وهو لا يتوقَّفُ على المشافهة، بل يكفي فيه حصوله للبعض شفاهًا، وللبعض بنصب الدَّلائل والأمارات على أنَّ حكمهم حكم الذين شافههم.

<sup>=</sup>والحاكم من حديث أنس بإسناد صحيح". وهو عند الحاكم [٨٥٢٨] بلفظ: ((الأمراء من قريش))، قال: "صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه"، ووافقه الذهبي، وللحديث أطراف.

<sup>(</sup>۱) انظر: التَّقرير والتَّحبير (٢/٩/١)، التَّحبير شرح التَّحرير (٥/٥٥)، توضيح الأفكار لمعاني تنقيح الأنظار (١) انظر: (٣٢٢/٢).

<sup>(</sup>٢) هو (عضد الدِّين الإيجي) عبد الرَّحمن بن أحمد بن عبد الغفار، أبو الفضل، عضد الدِّين الإيجي، عالم بالأصول والمعاني والعربيَّة. من أهل (إيج) بفارس، ولِّي القضاء، وأنجب تلاميذ عظامًا. وجرت له محنة مع صاحب (كرمان)، فحبسه بالقلعة، فمات مسجونًا [٥٩ه]. الأعلام (٢٥٩/٣)، بغية الوعاة (٧٥/٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: حاشية العلامة سعد الدِّين التَّفتازاني، وحاشية السَّيد الشريف الجرجاني على شرح القاضي عضد الملة والدِّين لمختصر المنتهى للإمام ابن الحاجب المالكي مع حاشية المحقق الشَّيخ حسن الهروي على حاشية السَّيد الجرجاني (١٥/٢).



وأمَّا عن الثَّاني: فبأنَّه لا يتعيَّن أن يكون ذلك لتناوله لهم، بل قد يكون؛ لأخَّم علموا أنَّ حكمه ثابت عليهم بدليل آخر قاله غير واحد.

وفي شرح العلاَّمة الثَّاني للشرح العضدي (١) أنَّ القول بعموم الشِّفاهي وإِنْ نسب إلى الحنابلة ليس ببعيد. وقال بعض أُجِلِّة المحققين: إنَّه المشهور حتَّى قالوا: إنَّ الحقَّ أنَّ العمومَ معلومٌ بالضَّرورة من الدِّين المحمَّدي، وهو الأقرب، وقول العضد: إنَّ إنكاره مكابرة حقُّ لو كان الخطاب للمعدومين خاصّةً، أمَّا إذا كان للموجودين والمعدومين على طريق التَّغليب فلا، ومثله فصيحُ شائعٌ، وكلُّ ما استدلَّ به على خلافه ضعيف. انتهى.

وإلى العموم ذَهَبَ كثيرٌ من الشَّافعية (٢) على أنَّه عندهم عامٌّ بحقِّ لفظه ومنطوقه من غير احتياجٍ إلى دليل آخر. وقد قيل: إنَّه من قبيل الخطاب العامِّ الذي أجرى على غير ظاهره كما في قوله:

(إذا أنتَ أكرمتَ الكريمَ ملكته \*\* \* وإن أنتَ أكرمتَ اللَّئيمَ تمرَّدا) "(").

وقد حقَّق الأستاذُ الدُّكتور إبراهيم خليفة رَحْمَهُ اللهُ القولَ في ذلك مبيِّنًا أنَّ قول الجمهور هو الصَّواب والمتعيِّن من كون الخطابات الشِّفاهية تشملهم حقيقةً، ولا تشمل غيرهم إلا على سبيل الجاز..، وسآتي على بيان أهمِّ ما ذكره الدُّكتور إبراهيم خليفة من التَّعقيب على كلام الألوسي في كلامه الآنف الذِّكر..بإيجاز؛ وذلك لأهميَّته، وحيث لم أحد نظيرًا لما ذكره، مع الإحالة إلى (تفسير سورة النِّساء).. (3).

<sup>(</sup>١) يعني: سعد الدِّين التَّفتازاني، ويعني من (الشَّرح العضديِّ) شرح العلامة عضد الدِّين الإيجي على مختصر ابن الحاجب في أصول الفقه، وكلُّها مطبوعةٌ في كتاب واحد (١٥/٢).

<sup>(</sup>۲) انظر: الشَّذَا الفيَّاح من علوم ابن الصَّلاح (۲/۲۷)، التَّقرير والتَّحبير (۲۸۹/۱)، تيسير التَّحرير (۲۸۹/۱)، التَّحبير شرح التَّحرير (۲۵۹/۱)، توضيح الأفكار لمعاني تنقيح الأنظار (۲۲۲/۳).

<sup>(</sup>٣) روح المعاني (١٨٣/١). ينظر: الكليَّات (ص:٢٦٦-٢٦٦). والبيت للمتنبي وهو في ديوانه (ص:٣٧٢)، دار بيروت للطباعة والنشر [٣٠٤١هـ]، وانظر: خزانة الأدب (٢٠٠/١)، قرى الضَّيف (٣/٢٥)، المستطرف (٢٠١/١)، تحذيب الرِّياسة (ص:٢٢١).

<sup>(</sup>٤) تفسير سورة النِّساء، من (ص:١١٧) إلى (١٣٠).



يقول أستاذنا العلامة إبراهيم خليفة رَحْمَهُ اللّهُ: "أمّّا حديث التّغليب فإنّه جارٍ على وفق دعوى الجمهور، فمن المتقرِّر لدى علماء البيان أنَّ (دلالة التّغليب) مجاز لا حقيقة؛ فإنّه ليس إلا (التّحريد البياني)، وهو إمّّا راجع لعلاقة التّقييد حسبما هو الصّحيح المتتّحه (۱)، كما يقال: (قمران) عن الشّمس والقمر (۲)، فنكون قد جرَّدنا القمر عن قيوده المشخّصة له، والمميِّزة له عن كوكب الشَّمس فإطلاقه على مطلق (الكوكب المنير) الشَّامل لليلي والنَّهاري، وتثنيته بهذا المعنى حتى جاز أن يشمل الشَّمس.

وإمّا أن يكون (التّحريد البياني) علاقة مستقلّة من علاقات الجاز المرسل؛ فإنّ الأمر مجاز لا حقيقة. وكذلك فيما حكاه الألوسي في قوله: إنّه من قبيل العامّ الذي أجري على غير ظاهره..الخ؛ فإنّ الخروج عن الظّاهر هو الآخر من قبيل دلالة الجاز سواء أكان من باب التّغليب كما في البيت المذكور، بأن يغلب المشافه على غيره من مطلق من تحقق فيه الأهليّة للخطاب، أم كان من غير هذا الباب.."(٣).

ثمَّ قال الألوسي رَحْمَهُ اللَّهُ: "وفي تناول نحو هذه الصِّيغة للعبيد شرعًا حتَّى يعمَّهم الحكم خلافٌ، فذهب الأكثرون إلى التَّناول؛ لأنَّ العبد من النَّاس مثلا فيدخل في الخطاب العامِّ له قطعًا، وكونه عبدًا لا يصلح مانعًا لذلك. وذهب البعض إلى عدم التَّناول. قالوا: لأنَّه قد ثبت بالإجماع صرفُ منافع العبد إلى سيِّده، فلو كلِّف بالخطاب لكان صرفًا لمنافعه إلى غير سيِّده، وذلك تناقض، فيتبع الإجماع، ويترك الظَّاهر. وأيضًا خرج العبد عن الخطاب بالجهاد والجمعة والعمرة والحجِّد. والتَّبرعات والأقارير ونحوها، ولو كان الخطاب متناولًا له للعموم لزم التَّخصيص، والأصل عدمه.

<sup>(</sup>١) أي: بالنَّظر إلى المعنى المنتقل عنه.

<sup>(</sup>۲) انظر: شروح تلخيص المفتاح (٤/٨٤هـ-٣٤٩)، جواهر البلاغة (ص:٢٢٧)، ومغني اللبيب عن كتب الأعاريب (٩٠٠/١)، وانظر: صبح الأعشى (٤٠٦/١٤)، مفردات غريب القرآن الكريم، للأصفهاني، مادَّة: (بحر) (ص:٩٠٠)، ولسان العرب، مادَّة: (بحر)، بصائر ذوي التَّمييز في لطائف الكتاب العزيز (٢٢٦/٢).

<sup>(</sup>٣) بتصرف عن (تفسير سورة النساء) (ص: ١٢٣ – ١٢٤).



والجواب عن الأوَّل: أنَّا لا نُسلِّم صرف منافعه إلى سيِّده عمومًا، بل قد يستثنى من ذلك وقت تضايق العبادات حتَّى لو أمره السيِّد في آخر وقت الظُّهر، ولو أطاعه لفاتته الصَّلاة، وجبت عليه الصَّلاة، وعدم صرف منفعته في ذلك الوقت إلى السيِّد. وإذا ثبت هذا فالتَّعبد بالعبادة ليس مناقضا لقولهم: بصرف المنافع للسيِّد.

وعن الثّاني: بأنَّ خروجه بدليل اقتضى خروجه، وذلك كخروج المريض والمسافر والحائض عن العمومات الدَّالة على وجوب الصَّوم والصَّلاة والجهاد، وذلك لا يدلُّ على عدم تناولها اتفاقًا. غايته أنَّه خلافُ الأصل ارتكب لدليل وهو جائز. ثمَّ الصَّحيح أنَّ الأمم الدَّارجة قبل نزول هذا الخطاب لا حَظَّ لها فيه؛ لاختصاص الأوامر والنَّواهي بمن يتصوَّر منه الامتثال، وأنَّ لهم به؟ وهم تحت أطباق الثَّرى لا يقومون حتَّى ينفخ في الصُّور.

وجوَّز بعضُهم كون الخطاب عامًّا بحيث يندرجون فيه. ثمَّ قال: ولا يبعد أن يكون الأمر الآتي عامًّا لهم أيضًا بالنِّسبة إلى الكلام القديم القائم بذاته عَرَّقِجَلَّ، وإن كان كونه عربيًّا عارضًا بالنِّسبة إلى هذه الأمّة، وفيه نظر؛ لأنَّ المنظور إليه إثمًّا هو أحكام القرآن بعد النُّزول، وإلا لكان النِّداء وجميع ما فيه من خطاب المشافهة مجازات، ولا قائل به، فتأمَّل. وعلى العلات لفظ: (النَّاس) يشمل الذُّكور والإناث بلا نزاع. وفي شمول نحو قوله عنَّقَجَلَّ: ﴿اتَّقُوا رَبَّكُمُ ﴾ [النساء:١] خلاف. والأكثرون على أنَّ الإناث لا يدخلنَ في مثل هذه الصِّيغة ظاهرًا خلافًا للحنابلة (۱).

استدلَّ الأولون بأنَّه قد روى عن أم سلمة رَضَالِللهُ عَنْهَا أَهَّا قالت: يا رسول الله: إنَّ النِّساء قُلنَ: ما نرى الله عَزَّوَجَلَّ ذكر إلا الرِّجال فأنزل ذكرهنَّ (٢)، فنفت ذكرهنَّ مطلقًا،

<sup>(</sup>۱) انظر: المسودة في أصول الفقه (ص:٤١)، روضة النَّاظر (ص:٣٦)، وينظر: التَّقرير والتَّحبير (٢٧١/١)، الخصول، لابن العربي (ص:٧٨)، قواطع الأدلة (١٥/١)، إجابة السَّائل شرح بغية الآمل (ص:٣١٠)، رفع الحاجب (٣٠٨/٣)، نحاية السُّول (ص:٣٩٠)، المحصول، للرَّازي (٦٢٣/٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد عن أم سلمة رَضَّوَالِلَهُ عَنْهَا بلفظ: قالت: يا رسول الله ما لنا لا نذكر في القرآن كما يذكر الرّجال؟...الخ. أخرجه أحمد [٢٦٥٧]، [٢٦٦٠٣]، والنسائي في (الكبرى) [١١٣٤١] وابن=



ولو كنَّ داخلات لما صدق نفيهنَّ، ولم يجز تقريره عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلامُ للنَّفي، وبأنَّه قد أجمع أرباب العربيَّة على أنَّ نحو هذه الصِّيغة جمع مذكَّر، وأنَّه لتضعيف المفرد، والمفرد مذكَّر، وأنَّه لتضعيف المفرد، والمفرد مذكَّر، وبأنَّ نظير هذه الصِّيغة (المسلمون)، ولو كان مدلول (المسلمات) داخلا فيه لما حسن العطف في قوله عَرَّفَجَلَّ: ﴿إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ﴾ [الأحزاب:٣٥] إلا باعتبار التَّأكيد، والتَّأسيس خير من التَّأكيد..

وقال الآخرون: المعروف من أهل اللّسان تغليبهم المذكّر على المؤنث عند اجتماعهما باتّفاق، وأيضًا لو لم تدخل الإناث في ذلك لما شاركن في الأحكام البوت أكثرها بمثل هذه الصّيغة، واللاّزم منتف بالاتفاق، كما في أحكام الصّلاة والصّيام والرَّكاة. وأيضًا لو أوصى لرجال ونساء بمائة درهم، ثمَّ قال: (أوصيت لهم بكذا) دخلت النّساء بغير قرينة، وهو معنى الحقيقة، فيكون حقيقة في الرِّجال والنِّساء، ظاهرًا فيهما، وهو المطلوب. وأجيب: أمَّا عن الأوَّل فبأنَّه إنما يدلُّ على أنَّ الإطلاق صحيحٌ إذا قصد الجميع، والجمهور يقولون به، لكنَّه يكون مجازًا، ولا يلزم أن يكون ظاهرًا، وفيه النّزاع. وأمًا عن الثّاني فبمنع الملازمة. نعم يلزم أن لا يشاركهن في الأحكام بمثل هذه الصّيغة، وما المانع أن يشاركن بدليلٍ خارج؟ والأمر كذلك؛ ولذلك لم يدخلن في الجهاد والجمعة مثلا، لعدم الدَّليل الخارجي هناك. وأمَّا عن الثَّالث فبمنع المبادرة ثمة بلا قرينة، فإنَّ مثلا، لعدم الدَّليل الخارجي هناك. وأمَّا عن الثَّالث نبمنع المبادرة ثمة بلا قرينة، فإنَّ الوصيَّة المتقدِّمة قرينة دالَّة على الإرادة، فالحقُّ عدم دخول الإناث ظاهرًا. نعم الأولى هنا القول بدخولهن باعتبار التَّغليب، وزعم بعضهم أن لا تغليب، بل الأمر للرِّجال فقط كما يقتضيه ظاهر الصِّيغة، ودخول الإناث في الأمر بالتَّقوى للدَّليل الخارجي، ولا يخفى أنَّ يقتضيه ظاهر الصِّيغة، ودخول الإناث في الأمر بالتَّقوى للدَّليل الخارجي، ولا يخفى أنَّ يقتضيه ظاهر الصِّيغة، ودخول الإناث في الأمر بالتَّقوى للدَّليل الخارجي، ولا يخفى أنَّ

=راهویه [۱۸۷۱]، والطبراني في (الكبیر) [۲۵۰]. وأخرجه الترمذي وحسنه [۳۲۱۱] عن أم عمارة الأنصارية رَضَيَّالِلَهُ عَنْهَا أتت النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فقالت: ما أرى كل شيء إلا للرجال وما أرى النساء يذكرن بشيء؟ فنزلت..



هذا يستدعي تخصيص لفظ: (النَّاس) ببعض أفراده؛ لأنَّ إبقاؤه حينئذ على عمومه مما يأباه الذَّوق السَّليم"(١).

والحاصل أنَّ الخطابات الشَّرعية سواء في ذلك خطابات الكتاب والسُّنة تسمَّى في عرف الأصوليين (الخطابات الشِّفاهية) يقصدون الخطابات التي شافه بما الله عَزَّفِجَلَّ، أو النَّبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ المكلَّفين.

أمَّا بالنِّسبة للمنتظمين في سلك التَّكليف وقت هذه الخطابات من النُّكور الأحرار فإنَّ الخطاب يشمله قطعًا على سبيل الحقيقة..

أمَّا غير المكلفين يومئذٍ كالصِّغار فضلًا عن الذين لم يوجدوا بعد، فهل هذه الخطابات تشملهم أو لا تشملهم؟

فأوَّل ما يتقرَّر في ذلك أنَّ خلاف المختلفين ليس في المطالبة بمضمون هذه الخطابات، وإغَّا الخلاف في الدِّلالة على الحكم، فمثلا قول الله عَزَّوَجَلَّ: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ فَمن يقول: الخطابات تشمل المكلَّفين ومن سيكلف، أي: من سينتظم في سلك التَّكليف على سبيل الحقيقة، سيقولون: الخطاب للكلِّ..، وهؤلاء هم الحنابلة -كما سبق- حيث يقولون: (الخطابات الشِّفاهيَّة) تشمل من هو مكلَّف ومن ليس مكلَّفًا إلى يوم القيامة.

والجمهور قالوا: لا تشمل من لم يكن يومئذٍ مكلَّفًا على سبيل الحقيقة؛ وذلك لأنَّ معظم غير المكلَّفين يومئذٍ كانوا معدومين. فهل يصلح (خطاب المعدوم)؟

ولتوضيح ذلك يقال: لنتصوَّر أنَّ إنسانًا لم يتزوج مثلًا، فيقول —وهو يتصوَّر أنَّه سينجبُ ولدًا، ويسمِّيه محمَّدًا، ويدخله المدرسة — فوقف وقال: (يا محمَّد أقم الصَّلاة)، فلا شكَّ أنَّ ذلك عبث. فإذا تزوج فعلا وأنجب طفلا، ولا زال مثلا في الأيام الأولى من ولادته، فقال له: (أقم الصَّلاة)، أو قال له: (يا محمَّد اذهب إلى فلان وقل له كذا وكذا)، طبعًا هذا عبث أيضًا.

<sup>(</sup>۱) روح المعاني (۱۷۹/٤). ينظر ما أورده الأستاذ الدكتور إبراهيم خليفة في (تفسير سورة النِّساء) من (ص:۱۲۸)، إلى (۱۳۸/)، وتفسير أبي السُّعود (٥٨/١)، وينظر: تفسير أبي السُّعود أيضًا (١٣٨/٢).



فإذا كان خطاب الموجودين القاصرين عن أهليَّة التَّخاطب عبثًا، فما بالكم بالمعدوم؟ ولا ينكر ذلك إلا مكابر كما ذكر العضد..

ولكن الحنابلة يقولون: هل النَّبي صَالَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ مرسلٌ إلى طائفةٍ مخصوصةٍ، أم إلى جميع النَّاس إلى يوم القيامة؟ أليس النَّبي صَالَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قد أرسل للعالمين، والقرآن أنزل للنَّاس كافّةً؟

وقد ردَّ الجمهور على ذلك بأنَّا مسلِّمونَ بأنَّ النَّبي صَاَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مرسلُ للجميع، ولكن لا نُسلِّم أنَّ الإرسال متوقِّف على (الخطابات الشِّفاهيَّة)، فإذا خَاطَب النَّبي صَاَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ النَّبي صَاَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ المخاطبون فيقولون لمن بعدهم: النَّبي صَاَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ المحكَّفين، فإذا صرتم مكلَّفين، أو تحقَّقت مرسل إلى الجميع، وقد لزمنا الخطاب لكوننا مكلَّفين، فإذا صرتم مكلَّفين، أو تحقَّقت فيكم شروطُ التَّكليف لزمكم الحكمُ كما لزمنا بالقياس، ويذكر في ذلك النُّصوص الدَّالة عموم الرِّسالة.

ثمَّ اعترض الحنابلة بعد ذلك بأنَّه قد شاع الاستدلال بالعمومات (١)، فيقولون: عندما يأتي ابن عباس رَضَوَلِيَّهُ عَنْهُمَ فيقول: السَّارِق تقطع يده (٢)، فيقال له: ما الدَّليل؟ فيقول: ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا ﴾ [المائدة:٣٨]، فلولا شمول الآية لما صحَّ الاستدلال بها.

وأجيب بأنَّم ذكروا ذلك، ولكن من أين لكم أنَّم ذكروها على سبيل الاستدلال لا على سبيل الخكم الذي تتضمَّنه؟ فالذي ألجأنا إلى ذلك الضَّرورة التي لا دافع لها..

<sup>(</sup>١) انظر: إرشاد الفحول (ص:٢٣٧).

<sup>(</sup>٢) أخرج ابن جرير وابن أبي حاتم عن نجدة الحنفيِّ قال سألتُ ابن عباس رَضَالِيَثُهُ عَنْهُا عن قوله عَرَقِجَلَّ: ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ﴾ [المائدة:٣٨]، أخاصٌّ أم عامٌّ؟ فقال: بل عامٌّ. تفسير الطَّبري (٢٩٦/١٠)، وانظر: تفسير ابن كثير (٢٠٧/٣)، والدر المنثور (٧٣/٣)، تفسير القاسمي (١١٧/٣).



#### ٢ – ما يستفاد مما ولي المنادَى:

ومن خلال تفسير أوَّل موضع وردت فيه هذه الصِّيغة تُفهم الحكمة من ذلك، فيقاس عليها غيرها من الآيات. وأمَّا أهميَّة ذلك فإنما تعلم بالتَّفكر والتَّأمل فيما ولي المنادَى، وأنَّه أمر عظيم ينبغي أن يتنبَّه له المخاطَب كما أنَّ النَّظر في أقوال المفسِّرين يزيد المخاطَب فهمًا لما ولي المنادَى يدفع عن تفكيره الإشكال، ويبصِّره بالعاقبة والمآل، وقد كانت العناية والاهتمام بذكر نماذج تطبيقيَّة تثري الموضوع، وتفتح أمامه الآفاق، وتجمع بين العلم والدَّعوة، وهما في حقيقة الأمر صنوان يُرْتَقي بهما إلى سُدَّة النَّجاة.

قال الله عَرَّوَجَلَّ: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الذي خَلَقَكُمْ وَالذينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ الذي لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴿ البقرة: ٢١]، فقد جاء أنَّ النِّداء إلى النَّاس كلِّهم لعبادة ربِّهم الذي خلقهم والذين من قبلهم. ربهم الذي تفرَّد بالخلق، فوجب أن يتفرَّد بالعبادة. وللعبادة هدف لعلَّهم ينتهون إليه ويحقِّقوه: ﴿لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾..لعلَّكم تصيرون إلى تلك الصُّورة المختارة من صور البشريَّة. صورة العابدين لله عَرَّوَجَلَّ. المتَّقين لله عَرَوَجَلَّ. المتَّقين لله عَرَوَجَلَّ. المتَّقين الله عَرَوَجَلَّ. الخيال أنس أجمعين، الرُّبوبيَّة الخالقة، فعبدوا الخالق وحده، ربُّ الحاضرين والغابرين، وخالق النَّاس أجمعين، ورازقهم كذلك من الأرض والسَّماء، بلا ندِّ ولا شريك (۱).

وهذا أمرٌ عامٌّ لكلِّ النَّاس، بأمرٍ عامٍّ، وهو العبادة الجامعة، لامتثال أوامر الله عَرَّوَجَلَّ، واجتناب نواهيه، وتصديق حبره، فأمرهم عَرَّوَجَلَّ بما خلقهم له، قال الله عَرَّوَجَلَّ: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجُنَّ وَالْأِنْسَ إلا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات:٥٦]، إلى غير ذلك..

أمًّا عدد الآيات التي وردت فيه هذه الصيغة من النِّداء فهو: [٢٠].

وأمًّا عدد التَّكرار فهو: [٢٠].

وهي على النَّحو الآتي:

<sup>(</sup>١) انظر: الظِّلال (٢/٦٤–٤٧).



[البقرة: ٢١- ١٦٨]، [النّساء: ١ - ١٧٠ - ١٧٤]، [الأعراف: ١٥٨]، [البقرة: ٢٥٨]، [الأعراف: ١٥٨]، [الحروش: ٢٣] - ٥ - ٤٩ - ٣٧]، [الحراث: ٢١]، [الحجراث: ٢١]، [لقمان: ٣٣]، [فاطر: ١٥]، [الحجراث: ٢٣].

### ثانيًا: ﴿يَا بَنِي إِسْرائيلَ..﴾ [البقرة: ٤٠]:

و (إسرائيل) هو يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم، وقيل: (إسرا) بالعبرانيَّة: عبد، و(إيل) هو الله عَزَّوَجَلَ، فكان اسمه: (عبدَ الله)(٢).

وذلك مثل: جبرائيل، وميكائيل، وإسرافيل، وعزرائيل عَلَيْهِمُالسَّلَامُ. وقيل غير ذلك<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) وذلك موافقٌ لما ذكره ابنُ الجوزيِّ في (فنون الأفنان في عيون علوم القرآن) (ص:٤٠٥)، وفاته أن يذكر في كتابه (عجائب علوم القرآن) الآية: [٣٣] من (سورة لقمان). انظر: عجائب علوم القرآن (ص:٩١-١٩١).

<sup>(</sup>۲) انظر: تفسير الطبري (۱/٥٥)، (۲/٠٩٠- ٣٩٠)، تفسير القرطبيّ (٢١/١)، تفسير الماوردي (٢١/١)، التَّحرير والتَّنوير (١/٠٥)، السِّراج المنير (١/١٦)، الرَّازي (٢٠٢/١)، اللَّر المصون (١/٠٢). وينسب هذا القول إلى ابن عباس رَحَوَلَلِلَهُ عَنْهُمّا ابن حميد، حدَّثنا جرير، عن الأعمش عن إسماعيل بن رجاء، عن عُمير مولى ابن عباس عن ابن عباس رَحَوَلِللَهُ عَنْهُمّا: أنَّ إسرائيل كقولك: عبد الله ". تفسير الطَّبري (١/٥٥)، تفسير ابن كثير (١/٢٤١)، وانظر: الإتقان (٢/٠٨٠). وهذا إسناد صحيح. وإسماعيل بن رجاء بن ربيعة: ثقة، أخرج له مسلم في (صحيحه). وعمير مولى ابن عباس: هو عمير بن عبد الله الهلالي، مولى أمِّ الفضل، وقد ينسب إلى ولاء زوجها (العباس)، كما ورد في إسناد حديث آخر في المسند: [۷۷]، وقد ينسب إلى ولاء بعض أولادها، كما في هذا الإسناد، وهو تابعيُّ تقة، وأخرج له الشَّيخان وغيرهما. انظر: تقريب التَّهذيب (ص:٤٥٧)، تخذيب الكمال (٢٨/١/٢١)، إسعاف المبطأ برجال الموطأ (ص:٣٢)، تعجيل المنفعة (١/٨٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: التَّبيان في تفسير غريب القرآن الكريم (٨٠/١)، وانظر التَّفصيل والقراءات في (تفسير القرطبي) (٣) انظر: إعراب القرآن وبيانه (٨٩/١).



وقد اختلفوا فيه، والأصحُّ أنَّه علمٌ أعجمي؛ ولهذا منع من الصَّرف، وهو مركَّبُ تركيب الإضافة، فإنَّ (إسرا) هو العبد بالعبريَّة، و(إيل) هو الله عَزَّقِبَلَ، وقد تصرَّفت العربُ فيه بلغاتٍ أصحُّها لغة العرب..

وهنا كلام مهم للطّاهر بن عاشور رَحْمَهُ اللّه عَنَوَجَلَ في إسرائيل)، ثمّ يذكر وجه المناسبة لكل خطاب، حيث يقول في قول الله عَزَوَجَلَ في إسرائيل إسرائيل في ينكر وجه المناسبة لكل خطاب، حيث يقول في قول الله عَرَوَجَلَ في إسرائيل وقد [هو] "خطاب لذريَّة يعقوب عَلَيْهِ السّهَرَمُ، وفي ذريَّته انحصر سائر الأمَّة اليهوديَّة. وقد خاطبهم بهذا الوصف دون أن يقول: (يا أيُّها اليهود)؛ لكونه هو اسم القبيلة، أمَّا اليهود فهو اسم النّبيانة؛ ولأنَّ من كان متَّعًا دين اليهوديَّة من غير بني إسرائيل فهو اسم النّبي صَالَتَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ كَحِميرَ (١) لم يعتد بهم؛ لأنه م تبع لبني إسرائيل، فلو آمن بنو إسرائيل بالنّبي صَالَتَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ لاَمن أتباعهم؛ لأنَّ المُقلِّد تبع لمقلده "(١).

وقد جاء تفسير قول الله عَنَّهَجَلَّ: ﴿يَا بَنِي إِسْرائِيلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِيَ الْتَي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَوْفُوا بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِكُمْ وَإِيَّاىَ فَارْهَبُونِ ﴾ [البقرة: ٤٠] أنَّ هذا الخطاب للتَّذكير بنعم أنَعَمَ الله عَنَّوَجَلَّ بها على أسلافهم، وكراماتٍ أكرمهم بها فكان لندائهم بعنوان كونهم أبناء يعقوب عَلَيْهِ السَّكَمُ وأعقابه مزيد مناسبة لذلك، ألا ترى أنه لما ذكروا بعنوان التَّدين بدين موسى عَلَيْهِ السَّكَمُ ذكروا بوصف (الذين هادوا) في قوله عَنَّهَ جَلَّ: ﴿إِنَّ الذينَ آمَنُوا وَالذينَ هَادُوا.. ﴾ الآية [البقرة: ٢٠].

وتوجيه الخطاب إلى جميع بني إسرائيل يشمل علماءهم وعامَّتهم؛ لأنَّ ما خوطبوا به هو من التَّذكير بنعمة الله عَزَّوَجَلَّ على أسلافهم وبعهد الله عَزَّوَجَلَّ لهم. وكذلك نجد

<sup>(</sup>۱) حمير: أبو قبيلة من (اليمن)، وهو حمير ابن سبأ بن يشجب بن يعرب بن قحطان. وهي قبيلة يمنية معروفة منذ أيام السَّبئيين، اشتدَّ نفوذها في أواخر عهد السَّبئيين، ثمَّ كوَّنت لنفسها دولة عاصمتها (ظُفار)، وقد استمر نفوذها حتَّى ظهور الإسلام، وكان لها لغة خاصَّة هي (الحميريَّة) وقد انقرضت. مؤسِّس القبيلة هو (حمير بن سبأ بن يشجب بن يعرب). انظر: الصِّحاح، مادَّة: (حمر) (٢٨/٢)، وكذلك في (لسان العرب) (٤/٨٠٢)، وانظر: المفصَّل في تاريخ العرب قبل الإسلام (٢/١٥)، تاريخ ابن الوردي (١/٥٥). تاريخ الإسلام (٢١/١٥)، معجم البلدان (٥/١٥).

<sup>(</sup>٢) التَّحرير والتَّنوير (١/٩٤٤).



خطابهم في الأغراض التي يراد منها التَّسجيل على جميعهم يكون بنحو: ﴿يَا أَهْلَ الْكِتَابِ ﴾ [آل عمران: ٢٤]، أو بوصف اليهود الذين هادوا، أو بوصف النَّصارى، فأمَّا إذا كان الغرض التَّسجيل على علمائهم فنجد القرآن يعنونهم بوصف: ﴿الذينَ أُوتُولُوا الْكِتَابَ ﴾ [الأنعام: ٢٠].

وقد يستغنى عن ذلك بكون الخبر المسوق ممًّا يناسبُ علماءَهم خاصَّة مثل قوله عَرَقِجَلَّ: ﴿وَقَدْ كَانَ فَرِيقُ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلامَ اللَّهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٧٠]. ونحو: ﴿وَلا تَشْتَرُوا بِآيَاتِي ثَمَنًا قَلِيلًا ﴾ [البقرة: ٤١] (١). إلى غير ذلك من الآيات. فإذا جاء الخطاب بأسلوبٍ شاملٍ لعلمائهم وعامَّتهم صرف إلى كلّ طائفة من الطَّائفتين ما هو لائق بحا.

وهنا فائدة: فقوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿يَا بَنِي إِسْرائيلَ﴾، أي: (يا أولاد إسرائيل)، والأصل في (بني) أن تكون للذُّكور، لكن إذا كانت لقبيلة، أو لأمَّةٍ شملت الذُّكور والإناث، كقوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿يَا بَنِي آدَمُ﴾ [الأعراف:٢٦](٢).

أمًّا عدد الآيات التي وردت فيه هذه الصِّيغة من النِّداء فهو: [٦].

أمًّا عدد التَّكرار فهو أيضًا: [٦].

وهي على النَّحو الآتي:

[البقرة: ٤٠ - ٤٧ - ٢٢]، [المائدة: ٧٢]، [طه: ٨٠]، [الصَّف: ٦].

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق (١/٥٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: المصباح المنير، مادَّة: (الابن) (٦٢/١).



## ثالثًا: ﴿يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا... ﴾ [البقرة:١٠٤]:

وصفَهم بالإيمان إثرَ تعدادِ ما يوجبه ويقتضيه؛ تنشيطًا لهم، وحثًّا على مراعاة ما يعقبه من الأمر (۱). يناديهم بالصِّفة التي تميِّزهم، والتي تربطهم بربهم ونبيِّهم، والتي تستحيش في نفوسهم الاستحابة والتَّلبية (۱).

أمًّا عددُ الآيات التي وردت فيها هذه الصِّيغة من النِّداء فهو: [٨٩].

أمًّا عدد التَّكرار فهو أيضًا: [٨٩] (٣).

وهي على النَّحو الآتي:

[البقرة: 3.1 - 901 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 - 101 -

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير أبي السُّعود (١٧٩/١).

<sup>(</sup>٢) انظر: في ظلال القرآن (١٠٠/١).

<sup>(</sup>٣) وذلك موافقٌ لما ذكره ابنُ الجوزيِّ رَحَمُهُ ٱللَّهُ في كتابه (فنون الأفنان في عيون علوم القرآن) (ص:٧٠٤)، وكذلك في كتابه (عجائب علوم القرآن) من [١٩٤] إلى [٢٠٢]، مع ذكره في كتابه الأخير (ما ولي المنادَى) في قوله عَزَّفِكِلَ: ﴿يَا أَيُّهَا الذِينَ آمَنُوا...﴾.



# رابعًا: ﴿..يَا أُولِي الأَلْبَابِ..﴾ [البقرة:١٧٩]:

و (الألباب) هنا: جمع لبِّ، وهو العقل، واللُّبُّ من كلِّ شيءٍ: الخالصُ منه (۱). يعني: يا ذوي العقول. أي: يا ذوى العقول الخالصة عن شوب الأوهام. خوطبوا بذلك بعد ما خوطبوا بعنوان الإيمان تنشيطًا لهم إلى التَّأَمُّل... (۲).

أمًّا عدد الآيات التي وردت فيه هذه الصِّيغة من النِّداء فهو: [٤].

أمًّا عدد التَّكرار فهو أيضًا: [٤].

وهي على النَّحو الآتي:

[البقرة: ٧٩١، ١٩٧]، [المائدة: ١٠٠]، [الطَّلاق: ١٠].

خامسًا: ﴿..يَا أَهْلَ الْكِتَابِ..﴾ [آل عمران: ٦٤]:

#### ١ - بيان المعنى:

أي: من اليهود والنَّصارى، وهو كثير، وقد جاءت الصِّيغة نصَّا صريحًا في إرادة كلِّ منهما في قوله عَنَّوَجَلَّ: ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لَسْتُمْ عَلَى شَيْءٍ حَتَّى تُقِيمُوا التَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيلَ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ ﴾ [المائدة:٦٨].

أقول: وقد يراد به واحد منهما، وذلك بحسب القرائن كما في قوله عَنَّوَجَلَّ: ﴿يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لا تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ وَلا تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقَّ إِنَّمَا الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ ﴿ [النساء: ١٧١]. فقوله عَنَّوَجَلَّ: ﴿يَا أَهْلَ رَسُولُ اللَّهِ وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ ﴾ [النساء: ١٧١]. فقوله عَنَّوَجَلَّ: ﴿يَا أَهْلَ الْكِتَابِ ﴾ تجريدٌ للخطاب وتخصيصٌ له بالنَّصارى زجرًا لهم عمَّا هم عليه من الكفر

<sup>(</sup>۱) انظر: مفردات القرآن، مادَّة: (لب) (ص:۷۳۳)، لسان العرب، مادَّة: (لبب) (۲۲۹/۱)، الكليَّات (ص:۷۹۸)، التَّعاريف (ص:۲۱۷).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير أبي السُّعود (١/٩٦/١)، روح المعاني (٢/٢).



والضَّلال، ﴿لاَ تَغْلُواْ فِي دِينِكُمْ ﴾ بالإفراط في رفع شأنِ عيسى عَلَيْهِ السَّلامُ، وادِّعاءِ ألوهيَّتِه، وأمَّا غلوُ اليهودِ في حطِّ رتبتِه عَلَيْهِ السَّلامُ ورميِهم له بأنَّه وُلد لغير رَشْدةٍ فقد نعى عليهم ذلك فيما سبق (١).

#### ٢ – ما يستفاد مما ولي المنادَى:

أقبل على خطاب أهل الكتاب بعد أن ذكر من عجائب ضلالهم، وإقامة الحجَّة عليهم، ما فيه وازع لهم لو كان بهم وَزْع (٣)، وكذلك شأن القرآن أن لا يفلت فرصة تَعِنُ من فُرَص الموعظة والهدى إلا انتهزها، وكذلك شأن النَّاصحين من الحكماء والخطباء أن يتوسَّموا أحوال تأثُّر نفوس المخاطبين، ومظانَّ ارعوائها عن الباطل، وتبصُّرها في الحقّ، فينجدوها حينئذِ بقوارع الموعظة والإرشاد (٤).

وسيأتي مزيد من البيان عند ذكر الصِّيغة.

أمَّا وصفهم ب: (أهل الكتاب) فقد وُصفوا بأهليَّة الكتاب؛ تمهيدًا لما سيأتي من تبكيتهم وإلزامهم بكفرهم بكتابهم (٥).

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير أبي السُّعود (٢/٩٥٢)، روح المعاني (٢٤/٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: التَّحرير والتَّنوير (٢٦٨/٣).

<sup>(</sup>٣) "وزعته أزعه وزعًا: كففته، فاتزع هو، أي: كف. وأوزعته بالشَّيء: أغريته به، فأوزع به، فهو موزع به، أي: مغرى به" الصِّحاح، مادة: (وزع) (١٢٩٧/٣).

<sup>(</sup>٤) انظر: التَّحرير والتَّنوير (٧٨/٥).

<sup>(</sup>٥) انظر: تفسير أبي السُّعود (٣/٥)، روح المعاني (١٧٢/٦).



أمًّا عدد الآيات التي وردت فيه هذه الصِّيغة من النِّداء فهو: [١٢].

أمًّا عدد التَّكرار فهو أيضًا: [١٢].

وهي على النَّحو الآتي:

[آل عمران:۲۶ – ۲۰ – ۷۱ – ۹۸ – ۹۹]، [النّساء:۱۷۱]، [المائدة:۱۰ – ۱۹ – ۹۹]. ۹۰ – ۲۸ – ۷۷].

### سادسًا: ﴿يَا أَيُّهَا الذينَ أُوتُوا الْكِتَابَ.. ﴿ [النساء: ٤٧]:

#### ١ - بيان المعنى:

وقد جاءت هذه الصِّيغة في آية واحدة في (خطاب اليهود)<sup>(۱)</sup> في قول الله عَنَّهَجَلَ: هِيَا أَيُّهَا الذينَ أُوتُوا الْكِتَابَ آمِنُوا بِمَا نَزَّلْنَا مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَطْمِسَ وُجُوهًا فَنَرُدَّهَا عَلَى أَدْبَارِهَا أَوْ نَلْعَنَهُمْ كَمَا لَعَنَّا أَصْحَابَ السَّبْتِ ﴿ [النساء:٤٧].

# ٢ – ما يستفاد ممَّا ولي المنادَى:

"يتّحه الخطاب إلى الذين أوتوا الكتاب، [وهم هنا] اليهود دعوة إلى الكتاب المصدِّق لما بين أيديهم، وتهديدًا لهم بالمسخ واللَّعن المتوقَّعين من وراء عنادهم وأفاعيلهم. ودمعًا لهم بالشِّرك والانحراف عن التَّوحيد الخالص، الذي عليه دينهم، والله عَزَقِبَلَّ لا يغفر أن يشرك به. وفي الوقت ذاته بيان عام لحدود المغفرة الواسعة، وبشاعة الشِّرك حتى إنَّه ليخرج من هذه الحدود. إنَّه نداء لهم بالصِّفة التي كان من شأنها أن يكونوا أوَّل المسلمين، فهم أوتوا الكتاب، المستحيبين، وبالسَّبب الذي كان من شأنه أن يكونوا أوَّل المسلمين، فهم أوتوا الكتاب،

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطَّبري (۸/ ٤٤)، روح المعاني (۹/٥)، ابن كثير (۲/۲۲)، الدُّر المنثور (۲/٥٥٥)، لباب النقول (۷۰/۱)، الثَّعالبي (۲/۲۷)، البغوي (۱/۱۱)، زاد المسير (۱/۷۱)، التَّحرير والتَّنوير (۷۸/۱)، الكشف والبيان (۳۲۳/۳)، تفسير مقاتل بن سليمان (۲۳۲/۱).



فليس غريبًا عليهم هذا الهدى. والله عَرَّوَجَلَّ الذي آتاهم الكتاب هو الذي يدعوهم إلى الإيمان بما أنزل مصدِّقًا لما معهم، فليس غريبًا عليهم ذلك، وهو مصدِّق لما معهم. ولو كان الإيمان بالبيِّنة، أو بالأسباب الظَّاهرة، لآمنت يهود أوَّل من آمن، ولكن يهود كانت لها مصالح ومطامح، وكانت لها أحقادٌ وعناد، ومن ثمَّ لم تؤمن، ومن ثمَّ يجيئها التَّهديد العنيف القاسى.. "(1).

أمَّا عدد الآيات التي وردت فيه هذه الصِّيغة من النِّداء فهو: [١]. أمَّا عدد التَّكرار فهو أيضًا: [١]. وهي: [النِّساء:٤٧].

ولكن ينبغي أن يلاحظ فيه ما جاء في تفسير قوله عَرَّفِجَلَّ: ﴿يَا أَهْلَ الْكِتَابِ﴾، هذا من جانب، ومن جانب آخر أنَّ هذه الصِّيغة –أعني: ﴿أُوتُوا الْكِتَابَ﴾ - لها ذكرٌ من غير ذِكْرِ صيغة النِّداء (يا) في مواضع متعدِّدة، فعدد الآيات التي وردت فيها هذه الصِّيغة مجرَّدة عن النِّداء في [١٧] موضعًا(٢)، وليستُ هنا بصدد بيان إلا ما جاء مسبوقًا منها ب: (يا).

### سابعًا: ﴿...يَا مَعْشَرَ الْجِنَّ ﴾ [الأنعام: ١٢٨]:

#### ۱ – بيان المعنى:

النّداء هنا نداء مضاف -وسيأتي بيانه- و(المعشر): الجماعة الذين أمرهم وشأنهم واحد الله من لفظه.

<sup>(</sup>١) بقليل من التصرف عن (الظِّلال) (٦٧٦/٥-٢٧٧).

<sup>(</sup>٢) انظر الآيات التَّالية: [البقرة:١٠١، ١٤٤، ١٤٥]، [آل عمران:٢١، ٢٠، ١٠٠، ١٨٦)، [١ عمران:٢١]، [اللَّمْر: مرَّتين في [النساء:٢١]، [الملئدة: مرتين في الآية: ٥، ٥٧]، [التَّوبة:٢٦]، [الحديد:٢٦]، [الملَّمْر: مرَّتين في الآية: ٣١]، [المبيِّنة:٤]. أمَّا ما كان مسبوقًا بالنِّداء فقد جاء في [النِّساء:٤٧] - كما سبق-.

<sup>(</sup>٣) وفي (تاج العروس): يقال: المعْشَر كمسكن: الجماعة، وقيَّده بعضهم بأنَّه الجماعة العظيمة، سمِّيت لبلوغها غاية الكثرة؛ لأنَّ (العشرة) هو العدد الكامل الكثير الذي لا عدد بعده إلا وهو مُرَكَّبٌ ممَّا فيه من الآحاد كأحَدَ عَشَرَ، وكذا عشرون وثلاثون، أي: عَشَرَتان وثلاثة، المعْشَرَ محَل العَشَرة الذي هو الكَثْرَة الكاملة.=



وهو يُجمع على: (معاشر) أيضًا، وهو بمعناه، وهو مشتقٌّ من المعاشرة والمخالطة.

والأكثر أن يضاف (المعشر) إلى اسم يبيِّن الصِّفة التي اجتمع مسمَّاه فيها، وهي هنا صفة كونهم جِنَّا؛ ولذلك إذا عُطف على ما يضاف إليه كان على تقدير تثنية معشرًا وجمْعِه، فالتَّثنية نحو: ﴿يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَالإِنْسِ إِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَنْ تَنْفُذُوا ﴾ [الرحمن:٣٣]، أي: يا معشر الجنِّ ويا معشر الإنس، والجمع نحو قولك: (يا معاشر العرب والعجم والبربر)"(۱).

# ٢ – ما يستفاد ممَّا ولي المنادَى:

والجنُّ مأمورون ومنهيُّون كالإنس، وقد بعث الله عَزَّقِبَلَّ الرُّسل عَلَيْهِمْ السَّلَامُ من الإنس إليهم وإلى الإنس وأمر الجميع بطاعة الرُّسل عَلَيْهِمْ السَّلَامُ ... (٢).

قول الله عَنَوَجَلَّ: ﴿ يَا مَعْشَرَ الْحِنِّ وَالْأِنْسِ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلُّ مِنْكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِي وَيُنْذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَذَا﴾ [الأنعام:١٣٠].

الرُّسل من الإنس خاصَّة لكن لما جمعوا مع الجنِّ في الخطاب صحَّ ذلك(١).

=وقيل: المغشّر: أهل الرَّجُل. وقال الأزهريُّ رَحِمَهُ اللَّهُ [تمذيب اللغة، للأزهريُّ، مادَّة: (عشر) (٢٦٢/١)، وكذلك مادَّة: (طهر) (٢٠١/٦)]: المغشّر والنَّفَر والقَوْم والرَّهْط: معناه الجمع، لا واحد لهم من لفظهم، للرجال دون النساء، والعشيرة أيضًا للرجال، والعالم أيضًا للرِّجال دون النساء. وقال الليث رَحِمَهُ اللَّهُ: المعشر: كل جماعة أمُرُهم واحد، نحو: معشر المسلمين، ومعشر المشركين. والجمع المعاشر. وقيل: المعشر: الجن والإنس، وفي التَّنزيل: ﴿يَا مَعْشَرَ الجِّنِ وَالأَنْسِ ﴾ [الأنعام: ١٦٠]. قال شيخنا - [لعله يقصد أبا عبد الله محمد بن الطيب بن محمد الفاسي، المتولد بفاس سنة [١١١٠]، والمتوفى بالمدينة المنورة سنة [١١١٠] حيث قال: وهو عُمدتي في هذا الفنِّ. تاج العروس (٢/٣)]-: ولكن الإضافة تقتضي المغايرة، وفيه أن التقدير: يا مَعْشَرًا هم الجنُّ والإنس، فتأمل. تاج العروس، مادَّة: (عشر) (٢٦/١ه-٥٠)، وانظر: لسان العرب، مادَّة: (عشر) (٢٨/١٥)، تمذيب اللُّغة، من (٢/٩٥١) إلى (٢٦٢/١)، المعجم الوسيط العرب، مادَّة: (عشر) (٢٨/٢)، المعجم الوسيط العرب، مادَّة: (عشر) (٢٨/٢)، المعجم الوسيط

<sup>(</sup>١) التَّحرير والتَّنوير (٦٧/٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: مجموع الفتاوى، لابن تيمية (٧٩/١٣)، دقائق التَّفسير (١٣٥/٢).



وفي إرسال الرُّسل عَلَيْهِمُ السَّكَمُ إقامة للحجَّة عليهم، وهذا أيضًا مما يستفاد من الآية. وفي (البرهان): "المراد: (الإنس)؛ لأنَّ الرُّسل لا تكون إلا من بني آدم عَلَيْهِ السَّكَمُ. وحكى بعضهم فيه الإجماع، لكن عن الضَّحاك (٢): إنَّ من الجن رسولًا اسمه (يوسف)؛ لقوله عَرَقِهَا : ﴿ وَإِنْ مِنْ أُمَّةِ إِلَّا خَلا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ [فاطر: ٢٤].

قال الرازي رَحْمَةُ الله: "ويمكن أن يحتج الضحاك بوجه آخر وهو قوله تعالى: ﴿وَلَوْ جَعَلْنَاهُ مَلَكًا لَجَعَلْنَاهُ رَجُلًا﴾ [الأنعام: ٩]. قال المفسرون: السبب فيه أن استئناس الإنسان بالإنسان أكمل من استئناسه بالملك، فوجب في حكمة الله تعالى أن يجعل رسول الإنس من الإنس؛ ليكمل هذا الاستئناس. إذا ثبت هذا المعنى، فهذا السبب حاصل في الجن، فوجب أن يكون رسول الجن من الجن.

أما القول الثاني: وهو قول الأكثرين: (أنه ما كان من الجن رسول البتة، وإنما كان الرسل من الإنس) فما رأيت في تقرير هذا القول حجة إلا ادعاء الإجماع، وهو بعيد؛ لأنه كيف ينعقد الإجماع مع حصول الاختلاف. ويمكن أن يستدل فيه بقوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى آدَمَ وَنُوحًا وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ [آل

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطَّبري (۱۲/۱۲)، الدر المنثور (۳۲۰/۳)، تفسير البيضاوي (۱۸۲/۲)، الكشاف (۲۱/۲)، تفسير السَّمرقندي (۱۸۳/۱)، تفسير أبي السُّعود (۱۸۰/۳)، تفسير السَّمرقندي (۱۸۳/۱)، النَّسفي (۲۱/۲)، أحكام القرآن، للطَّحاويِّ (۲۲/۲)، الكشف والبيان السَّمعاني (۲۹۲/۳)، النَّسفي (۲۷۲/۱)، أحكام القرآن، للطَّحاويِّ (۲۱/۲۲)، الكشف والبيان (۱۸۱/۲)، البغوي (۲/۲۳)، زاد المسير (۷۸/۲)، فتح القدير (۱۸۰/۲)، تفسير القرآن العظيم، لابن أبي حاتم (۶/ ۱۳۸۹).

<sup>(</sup>۲) انظر: تفسير الطَّبري (۲/۱۲)، تفسير الرازي (۱۰/۱۳)، البرهان في علوم القرآن (۲۳۷/۲)، النكت والعيون (۲/۱۲)، السمعاني (۲/ ۱٤٥)، غرائب التفسير وعجائب التأويل، للكرماني (۲/ ۳۸٦). ولم يذكر هذا القول (الدُّكتور محمَّد شكري أحمد..) الذي جمع أقوال الضَّحاك في تفسير قوله عَرَّقِجَلَّ: ﴿يَا مَعْشَرَ الجِّنِّ وَالإِنْسِ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلُّ مِنْكُمْ ، وكذلك في تفسير: ﴿وَإِنْ مِنْ أُمَّةٍ إِلا خَلا فِيهَا نَذِيرُ . انظر: تفسير الضَّحاك الذي سيأتي، وهو زعمه ان في الجنِّ رسلًا.



عمران: ٣٣]. وأجمعوا على أن المراد بهذا الاصطفاء إنما هو النبوة، فوجب كون النبوة مخصوصة بمؤلاء القوم فقط.. "(١). ثم أورد اعتراضات على ما تمسك به الضحاك.

قال الزركشي رَحْمَهُ اللَّهُ: "واحتجَّ الجمهور بقوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَاهُ مَلَكًا لَجَعَلْنَاهُ رَجُلًا ﴾ [الأنعام: ٩]؛ ليحصل الاستئناس، وذلك مفقود في الجن "(٢). ويرد على هذا القول ما حققه الإمام الرازي رَحْمَهُ اللَّهُ من كون ذلك حاصل في الجن، فوجب أن يكون رسول الجن من الجن، وهو أقرب.

واحتج الجمهور كذلك بقوله عَرَّفِكِلَ: ﴿إِنَّ اللَّهُ اصْطَفَى آدَمَ وَنُوحًا...﴾ الآية [آل عمران:٣٣]. قال الزركشي رَحِمَهُ اللَّهُ: "أجمعوا أنَّ المراد بالاصطفاء: النُّبوة. وأحيب عن تمسُّك الضَّحاك بالآية بأنَّ البعضيَّة صادقةٌ بكون الرُّسل من بني آدم عَلَيْهِ السَّلَامُ، ولا يلزم إثبات رسل من الجنِّ بطريق إثبات نفرٍ من الجنِّ يستمعون القرآن من رسل الإنس، ويلغونه إلى قومهم وينذرونهم، ويصدق على أولئك النَّفر من حيث إنهم رسل الرُّسل، وقد سمَّى الله عَنْ عَنْ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ ا

وقيل: قوم من الجنِّ رسل للآية(٤)، ويرد عليه ما سبق.

وقد نصَّ غير واحد من أئمَّة السَّلف والخلف على الاتِّفاق على أنَّه ليس من الجنِّ رسل. فقد قال الحافظُ ابنُ كثير رَحِمَهُ ٱللَّهُ: "نصَّ على ذلك مجاهدُ وابنُ جريج وغيرُ واحد من الأئمَّة من السَّلف والخلف. وقال ابن عباس رَضَوَ لللَّهُ عَنْهُمَ: الرُّسل من بني آدم عَلَيْهِ ٱلسَّلامُ، ومن الجنِّ نذر، وحكى ابن جرير عن الضَّحاك بن مزاحم أنَّه زعم أنَّ في الجنِّ رسلًا،

<sup>(</sup>١) تفسير الرازي (١٣/١٥١).

<sup>(</sup>٢) البرهان في علوم القرآن (٢٣٧/٢).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٢٣٧/٢)، وانظر: روح المعاني (٢١٥/٧).

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير البيضاوي (٢/٣٥٢)، البرهان في علوم القرآن (٢٣٧/٢).



واحتجَّ بَعذه الآية الكريمة، وفيه نظر؛ لأنها محتملة وليست بصريحة. وقد ذكر هذا الجواب بعينه ابنُ جرير (١).

والدَّليل على أنَّ الرُّسل عَلَيْهِم السَّلَامُ إِنَّا هم من الإنس قوله عَنَّهَ عَلَى: ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَالنَّبِيِّينَ مِنْ بَعْدِهِ.. ﴾، إلى قوله عَنَّهَ جَلَّ: ﴿رُسُلًا مُبَشِّرِ ينَ وَمُنْ ذِرِينَ لِكَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَالنَّبِيِّينَ مِنْ بَعْدِهِ.. ﴾، إلى قوله عَنَّهَ جَلَّذَ (رُسُلًا مُبَشِّرِ ينَ وَمُنْ ذِرِينَ لِكَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةُ بَعْدَ الرُّسُل ﴾ [النساء:١٦٥-١٦٥].

وقوله عَزَّوَجَلَّ عن إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ: ﴿وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتِهِ النَّبُ وَّةَ وَالْكِتَابَ ﴾ [العنكبوت:٢٧]، فحصر النُّبوّة والكتاب بعد إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ في ذرِّيته، ولم يقل أحد من النَّاس أنَّ النُّبوة كانت من الجنِّ قبل إبراهيم الخليل عَلَيْهِ السَّلَامُ، ثمَّ انقطعت عنهم ببعثته.

وقال عَنَّهَ عَلَّ : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِنَ الْمُرْسَلِينَ إِلاَ إِنَّهُمْ لَيَأْكُلُونَ الطَّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي الْأَسْوَاقِ ﴾ [الفرقان: ٢٠]، وقال عَنَّ عَجَلَّ: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ إِلا رِجَالا نُوحِى إِلَيْهِمْ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى ﴾ [يوسف: ٢٠]، ومعلوم أنَّ الجنَّ تبعُ للإنس في هذا الباب.. " (٢). إلى آخر ما ذكره الحافظ ابن كثير رَحِمَ دُاللَّهُ من الأدلَّة.

وقد حقّق ابنُ تيمية رَحَمُهُ اللّهُ ذلك أيضًا عند تفسير قول الله عَزَقِجَلَّ: ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ ﴿ يَخْصُ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِكُمْ ﴾ [التوبة:١٢٨]، حيث قال: "قوله عَزَقِجَلَّ: ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ ﴾ يخصُ قريشًا والعرب، ثمَّ يعمُّ سائر البشر؛ لأنَّ القرآن خطاب لهم، والرَّسول صَالَللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ من أنفسهم، والمعنى ليس بمَلَكٍ لا يطيقون الأحذ منه، ولا جني، ثمَّ يعمُّ الجنَّ؛ لأنَّ الرَّسول صَالَللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ أرسل إلى الإنس والجنِّ، والقرآن خطاب للثَّقلين، والرَّسول صَالَللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ مَن الإنس عَلَيْهِ مَا المُنسل عَلَيْهِ مَا اللَّسل عَلَيْهِ مَا اللَّس والجنَّ مشتر كون مع كونهم أحياء التي أرسلها من النَّوعين مع أهم من الإنس؛ فإنَّ الإنس والجنَّ مشتر كون مع كونهم أحياء ناطقين مأمورين منهيين؛ فإنهم يأكلون ويشربون وينكحون وينسلون ويغتذون وينمون نامون وينمون وينسلون ويغتذون وينمون

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطَّبري (١٢١/١٢)، وانظر: تفسير الضَّحاك (٣٥٢/١-٣٥٣).

<sup>(</sup>٢) تفسير الحافظ ابن كثير (٣٤٠/٣)، وانظر: الدُّر المنثور (٣٥٩/٣)، روح المعاني (٢٨/٨)، البرهان في علوم القرآن (٢٣٧/٢).



بالأكل والشُّرب، وهذه الأمور مشتركة بينهم، وهم يتميَّزون بها عن الملائكة؛ فإنَّ الملائكة لا تأكل ولا تشرب ولا تنكح ولا تنسل، فصار الرَّسول صَاَّلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ من أنفس الثَّقلين باعتبار القدر المشترك بينهم الذي تميَّزوا به عن الملائكة حتى كان الرَّسول صَاَّلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مبعوثًا إلى الثَّقلين دون الملائكة.."(١).

# ٣ – النَّتائج:

وممَّا سبق يتبيَّن:

أ. جاء نداء الجنِّ في الخطاب القرآني بمذه الصِّيغة، وقد بيَّنتُ ما جاء في معناها.

ب. إنَّ الجنَّ مأمورون ومنهيون كالأنس.

ج. الاتِّفاق على أنَّ الله عَرَّفِجَلَّ بعث الرُّسل عَلَيْهِمِّالسَّلَامُ من الإنس خاصّةً إلى الإنس والجنِّ معًا، فإنَّ مبلِّغ الخطاب الإلهي إنما هو من الإنس لكلِّ من الإنس والجنِّ.

د. إقامةُ الحجَّة على الجنِّ، وذلك بإرسال الرُّسل عَلَيْهِ وٱلسَّلَامُ إليهم.

ه. جاء الخطاب من الجنِّ بصيغة: ﴿يَا قَوْمَنَا﴾ [الأحقاف:٣٠] -وسيأتي بيان ذلك في موضعه- .

أمَّا عدد الآيات التي وردت فيه هذه الصِّيغة - ﴿يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ ﴾ - من غير عطف لفظ (الإنس) فهو: [١].

أمًّا مع العطف فسيأتي عقب ما جاء من غير عطف.

أمًّا عدد التَّكرار فهو أيضًا: [١].

وهي: [الأنعام: ١٢٨].

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۹۲/۱۶).



### ثامنًا: ﴿ يَا مَعْشَرَ الْجُنَّ وَالْإِنْسِ.. ﴾ [الأنعام: ١٣٠]:

سبقَ بيانُ معنى (معشر)، وهنا: (الخطاب إلى الاثنين).

أمًّا عددُ الآيات التي وردت فيه هذه الصِّيغة من النِّداء فهو: [٢].

أمًّا عددُ التَّكرار فهو أيضا: [٢].

وهي على النَّحو الآتي:

[الأنعام: ١٣٠]، [الرَّحمن:٣٣].

تاسعًا: ﴿ يَا بَنِي آدَمَ.. ﴾ [الأعراف:٢٦]:

# ١ - ما يستفاد من النِّداء بهذه الصِّيغة، ومما ولي المنادَى:

وهنا مسائلُ مهمَّة لها صلة وثيقة بما لهذه الصِّيغة من الدِّلالة.

فمن ذلك ما ذكره الرَّازِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ في (تفسيره)، حيث قال: "لا شكَّ أنَّ (اسم الولد) واقعٌ على (ولد الصُّلب) على سبيل الحقيقة، ولا شكَّ أنَّه مستعملٌ في (ولد الابن)، قال عَرَّفِجَلَّ: ﴿ يَا بَنِي آدَمَ ﴾، وقال للَّذين كانوا في زمان الرَّسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ﴿ يَا بَنِي إِسْراحيلَ ﴾ [البقرة: ٤٠]، إلا أنَّ البحث في أنَّ لفظَ (الولد) يقعُ على (ولد الابن) محازًا أو حقيقة.



فان قلنا: إنَّه مجاز فنقول: ثبت في أصول الفقه أنَّ اللَّفظ الواحد لا يجوز أن يستعمل دفعة واحدة في حقيقته وفي مجازه معًا<sup>(۱)</sup>، فحينئذ متنعُ أن يريد الله عَرَّوَجَلَّ بقوله: ﴿يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِي أَوْلادِكُمْ [النساء:١١] ولد الصُّلب وولد الابن معًا.

[قال]: واعلم أنَّ الطَّريق في دفع هذا الإشكال أن يقال: إنَّا لا نستفيد حكم (ولد الابن) من هذه الآية، بل من السُّنة ومن القياس، وأمَّا إن أردنا أن نستفيده من هذه الآية فنقول: الولد وولد الابن ما صارا مرادين من هذه الآية معًا؛ وذلك لأنَّ أولاد الابن لا يستحقُّون الميراث إلا في إحدى حالتين، إمَّا عند عدم ولد الصُّلب رأسًا، وإمَّا عندما لا يأخذ ولد الصُّلب كلَّ الميراث، فحينئذٍ يقتسمون الباقي. وأمَّا أن يستحقُّ (ولد الابن) مع (ولد الصُّلب) على وجه الشَّركة بينهم كما يستحقُّه أولاد الصُّلب بعضهم مع بعض فليس الأمر كذلك، وعلى هذا لا يلزم من دلالة هذه الآية على الولد وعلى ولد الابن أن يكون قد أريد باللَّفظ الواحد حقيقته ومجازه معًا؛ لأنَّه حين أريد به (ولد الصُّلب) ما أريد به (ولد اللابن)، وحين أريد به (ولد اللابن) ما أريد به ولد الطبُّلب.

فالحاصل أنَّ هذه الآية تارة تكون خطابًا مع (ولد الصُّلب)، وأخرى مع (ولد الابن)، وفي كلِّ واحدةٍ من هاتين الحالتين يكون المراد به شيئًا واحدًا. أمَّا إذا قلنا: إن وقوع اسم الولد على (ولد الصُّلب) وعلى (ولد الابن) يكون حقيقة، فإن جعلنا اللَّفظ مشتركًا بينهما عاد الإشكال؛ لأنَّه ثبت أنَّه لا يجوز استعمال اللَّفظ المشترك لإفادة

<sup>(</sup>۱) أي: يكون اللَّفظ هنا حقيقة في (الابن) مجاز في (ابن الابن) على الرأي الأوَّل، وهو رأيُ الرَّازي من لفَّ لفَّه. والرَّأي الآخر أنَّهُ يجوز استعمال اللفظ الواحد في حقيقته ومجازه معًا. انظر: تفسير ابن عادل (٢٧٣/٦)، تفسير ابن عرفة (٢٢/١٠)، (٣٣١/١)، نظم الدرر (٢/٠٠٤)، تفسير الرَّازي (٢/١٥)، (٢٤/١٠)، (٢٢/١٠)، إحكام الأحكام، لابن دقيق العيد (٢٢/١)، تحفة الأحوذي (٥/٤٠٥)، شرح الزُّرقاني على الموطَّأ (٢٦/١٢)، شرح النَّووي لصحيح مسلم (٢٠٢/١٣)، فتح الباري (٢/٩١)، (٢٠/٩٤)، (٢٠/١٥)، البحر الرَّائق (٤/٥٥)، البحر الرَّائق (٤/٥٥)، البحر الرَّائق (٤/٥٥)، الإيجاج (١/٩٥١)، البحر الحيط في أصول الفقه (١/٩٠٥)، الأشباه والنَّظائر، لتاج الدِّين السُّبكي الإيجاج (١/٩٥٦)، الفروق (١/١٨٥)، القواعد، لابن رجب (ص:٣٥٣)، شرح الكوكب المنير (٣/٩٥١)، غمز البصائر (٤/٨٥١)، الخ.



معنيه معًا(١)، بل الواجب أن يجعله متواطئًا(٢) فيهما كالحيوان بالنّسبة إلى الإنسان والفرس.

(۱) والحاصل أنَّ منهم من يجوِّر إعمال المشترك في معنييه، (يجيز أن يراد المعنيان جميعًا)، ومنهم من يعدُّ ذلك خطبًا عظيمًا. والتَّحقيق جواز حمل المشترك على معنييه، كما حقَّقه الشَّيخ تقيُّ الدِّين أبو العباس ابنُ تيمية في (رسالته في أصول التَّفسير)، وحرَّر أنَّه هو الصَّحيح في مذاهب الأئمَّة الأربعة -رحمهم الله-، وكثير من أهل الكلام. مقدِّمة في أصول التَّفسير، لابن تيميه (٢/٢١)، وانظر: المسودة (ص:٣٤)، انظر: أضواء البيان (١٣٦١)، نظم الدُّرر (٢/٣٦)، المنار (٣/١٠١)، (٤/١٥١)، (٢/١٥١)، (١٠١٥)، (٢/١٥١)، الإبحاج (١/٧٠٥، ٢٥٦، ٢٦٦، ٢٦٨)، التَّمهيد، للإسنوي (ص:١٨١)، حاشية العطار (١/٧٠)، نفاية السُّول (٢/٣٨)، الفتاوى الكبرى الفقهيَّة، لابن حجر الهيتمي (٢/٢١)، (٣٢/١)، (٣٠٤)....الخ.

(٢) (المشترك) هو اللَّفظة الموضوعةُ لحقيقتين مختلفتين أو أكثر، وضعا أوَّلًا من حيث هما كذلك. فخرج بن (الوضع): ما يدلُّ على الشَّيء بالحقيقة، وعلى غيره بالجاز، وخرج بقيد: (أوَّلًا) المنقول، وخرج بقيد (الحيثيَّة): المتواطئ فإنَّه يتناول الماهيَّات المختلفة، لكن لا من حيث هي كذلك، بل من حيث إثمًّا مشتركة في معنى واحد. إرشاد الفحول (٥٧/١)، المحصول (٣٦١-٣٦١)، كشف الأسرار عن أصول فخر الإسلام البزدوي (٢٠/١). قال الأخضري في (السُّلَم):

(ونسبة الألفاظ للمعاني \*\*\* خمسة أقسام بلا نقصان) (تواطؤ تشاكك تخالف \*\*\* والاشتراك عكسه التَّرادف).

قوله: (تواطؤ)..وهو القسم الأوّل من الخمسة كالإنسان؛ فإنّ معناه لا يختلفُ في أفراده، ويسمّى ذلك المعنى متواطئا لتواطئ أفراده، أي: توافقها فيه؛ فإنّ أفراد الإنسان كلّها متوافقة في معناه من الحيوانيّة والنّاطقيّة، وإنّا الاختلافُ بينهما بعوارضٍ خارجةٍ كالبياض والسّواد والطُّول والقصر. فإن كان معناه مختلفًا في أفراده كالنُّور؛ فإنّ معناه في الشّمس أقوى منه في القمر. وكالبياض؛ فإنّ معناه في العاج أقوى منه في الثّوب، فالنّسبة بينه وبين أفراده تشاكك ويقال للمعنى مشكك؛ لأنّ النّاظر إذا نظر في الأفراد باعتبار أصل المعنى ظنّه متواطئا، وإذا نظر باعتبار التّفاوت ظنّه مشتركًا فحصل له التّشكك. ويسمّى اللّفظ متواطئا كمعناه، وفي النّاني مشككًا كمعناه. وإذا نظر بين معنى اللّفظ وبين لفظ آخر فإن لم يصدق أحدهما على شيءٍ مما يصدق عليه الآخر، فالنّسبة بينهما تخالف، أي: تباين، كالإنسان والفرس. واللّفظ إن تعدد معناه كعين الباصرة والجارية فالنّسبة بينه وبين ما له من المعاني الاشتراك؛ لاشتراك المعنيين في اللّفظ الواحد. وإن تعدَّد المعنى كالإنسان والبشر فالنّسبة بين اللّفظين التَّرادف..انظر: (شرح الشّيخ اللّفظ الواحد. وإن تعدَّد المعنى كالإنسان والبشر فالنّسبة بين اللّفظين التَّرادف..انظر: (شرح الشّيخ درويش القويسنى على السُّلَم المنورق) (ص:١٧).



والذي يدلُّ على صحَّة ذلك قوله عَرَّهَ وَلا اللهِ اللهِ عَرَّهَ وَلا عَرَّهَ عَلَى مِنْ اللهِ اللهِ عَلَى صحَّة ذلك قوله عَرَّهَ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

[قال]: اعلم أنَّ هذا البحث الذي ذكرناه في أنَّ (الابن) هل يتناول (أولاد الابن) قائم في أنَّ لفظ الأب والأم هل يتناول الأجداد والجدَّات؟ ولا شكَّ أن ذلك واقع بدليل قوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿نَعْبُدُ إِلَهَكَ وَإِلَهَ آبَابِكَ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ﴾ [البقرة:١٣٣].

والأظهر أنَّه ليس على سبيل الحقيقة؛ فإن الصَّحابة اتفقوا على أنَّه ليس للجدِّ حكمٌ مذكور في القرآن، ولو كان اسم الأب يتناول الجَدَّ على سبيل الحقيقة لما صحَّ ذلك والله أعلم"(١).

وفي (الكليّات) "المعنى الحقيقي للابن هو الصُّلي، كذا للولد منفردًا وجمعًا، لكن في العرف اسم الولد حقيقة في ولد الصُّلب. واستعمال الابن والولد في (ابن الابن) ماز؛ ولهذا صحَّ أن يقال: (إنّه ليس ولدي، بل ولد ابني)، و(ليس ابني، بل ابن ابني) فلا بد من قرينةٍ صارفةٍ عن إرادة المعنى الحقيقي إذا استعملا في (ابن الابن) أو في معنى شاملٍ له كما في قوله عَرَقِبَلَ: ﴿يَا بَنِي آدَمَ ﴿ فَإِنَّ عدم كون أحد من ولد آدم من صلبه موجودًا عند ورود الخطاب قرينة صارفة عن المعنى الحقيقي (٢)، فيكون المراد أبناء الأبناء فقط، لا معنى شاملا للابن الصُّلبي وابن الابن، وهذا لا يدلُّ على صحَّة استعمال لفظ الولد في المعنى الشَّامل للأولاد الصُّلبيّة وأولاد الأبناء. [ثمَّ قال:] والحقُّ أنَّ إطلاق (الابن) على (ابن الابن) قطعًا؛ فإنَّ حكم لفظ على (ابن الابن) قطعًا؛ فإنَّ حكم لفظ (الابن) مغاير لحكم لفظ (الولد) في أكثر المواضع، وتناول لفظ الابن لابن الابن إنما الابن أو كان الابن

<sup>(</sup>١) تفسير الرَّازي (٥١٣/٩)، تفسير ابن عادل (٢١٣/٦).

<sup>(</sup>٢) وقد بيَّنتُ ذلك في (خطاب المعدوم ومن ليس منتظمًا في سلك التَّكليف وقت الوحي والإناث والعبيد والأمم الماضية).



أخصُّ مطلقًا من الولد، وكلاهما ممنوع؛ لأنَّ الأولاد [لا]<sup>(۱)</sup> تطلق عرفًا على أولاد الأبناء، بخلاف الأبناء فإنما تطلق عليها<sup>(۲)</sup> بدليل دخول الحفدة في المستأمن على أبنائه<sup>(۳)</sup>، فينهما عموم وخصوص وجهي<sup>(٤)</sup>. فلا يلزم من تناول لفظ الابن له تناول لفظ الولد له أيضًا، ولا يطلق الابن إلا على الذَّكر بخلاف الولد"<sup>(٥)</sup>.

# ٢ – النَّتائج:

أ. إنَّ إطلاق اسم الولد أو الابن واقع على ولد الصُّلب على سبيل الحقيقة.

ب. لا شكَّ أنَّ الصِّيغة التي معنا تتناول ابن الابن، ولكن هل يستفاد ذلك من الجاز أم من الحقيقة؟ وإذا كان من الجاز هل يلزم منه استخدام اللَّفظ الواحد في حقيقته ومجازه معًا؟ أم أنَّ يستفاد ذلك من السُّنة والقياس والإجماع؟

ج. دخول (ابن الابن) في الخطاب عند وروده ليس على سبيل الحقيقة خلافًا للحنابلة كما حقَّقتُ ذلك (في خطاب المعدوم) فأغنى عن ذكره هنا.

د. الجمهور على أنَّه من الجاز، ويكون من باب التَّغليب، وهو مجاز لا حقيقة؛ فإنَّه ليس إلا التَّحريد البياني -كما سبق-.

<sup>(</sup>١) يوجد هنا سقط [٧]، ولا يتمُّ المعنى بدونه، وهو في النُّسخة المتداولة، والتي قد اعتمدت هنا. مع ملاحظة أنَّ الحقيقة العرفيَّة قد تختلف باختلاف الزَّمان والمكان. ينظر: (التلويح على التوضيح) (١٦٧/١).

<sup>(</sup>٢) أي: تطلق عليها مجازًا للقرينة الصَّارفة، وقد بينتُ ذلك مفصلًا في (أساليب الخطاب في القرآن الكريم) في (المبحث التاسع) (خطاب المعدوم ومن ليس منتظمًا في سلك التَّكليف وقت الوحي والإناث والعبيد والأمم الماضية، وبيان المقصود من الخطاب الشِّفاهي)، طبع وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية في دولة الكويت، الوعي الإسلامي، الإصدار مائة وأحد عشر [٣٦٦/١هـ]، من (٦٣٦/١) إلى (٦٤٦/١).

<sup>(</sup>٣) أي: مع بنيه في الأمان مع أن الأبناء حقيقة في الصُّلبين مجاز في الحفدة.

<sup>(</sup>٤) العموم والخصوص الوجهي أن يجتمعا في شيءٍ وينفرد كلُّ منهما في شيء كالنَّسبة بين الحيوان والأبيض. وفي الصِّيغة التي معنا قد اجتمعا أي: الولد والابن في الابن، وانفرد الولد في شموله للأنثى، وانفرد الابن في شموله لابن الابن.

<sup>(</sup>٥) الكليَّات (ص:٢٧)، وانظر: التقرير والتحبير (٣٤/٢).



ه. وعلى اعتبار أنّه من الحقيقة فإنّ الرَّازي رَحِمَهُ اللَّهُ يرى أنّه من المتواطئ، وليس من استخدام المشترك لإفادة معنييه معًا. ويرى الرَّازي رَحِمَهُ اللَّهُ أنَّ حمل اللَّفظ على كلا الحالين (الموجود والمعدوم) يكون من المتواطئ، ويرى أنَّ الحمل على الحقيقة إن أمكن أولى من الحمل على الجاز...، وقد ذكر أنَّ اعتبار الجاز يقتضي حمل اللَّفظ على حقيقته ومجازه في آنٍ واحد فيكون حقيقة في (الابن)، مجاز في (ابن الابن)، فيكون المخرج عنده أن نجعله من المتواطئ، وهو يتناول الماهيَّات المختلفة، لكن لا من حيث هي كذلك، بل من حيث إنها مشتركة في معنى واحد. كالإنسان فإنَّ معناه لا يختلف في أفراده، ويسمَّى خلك المعنى متواطئًا لتواطئ أفراده، أي: توافقها فيه، فإنَّ أفراد الإنسان كلُّها متوافقة في معناه من الحيوانيَّة والنَّاطقيَّة، وإنما الاختلاف بينهما بعوارض خارجة كالبياض والسَّواد والطُّول والقصر.

ولكن التَّواطؤ قد يدلُّ على ماهيَّاتٍ مختلفة وإن اتَّفقت في الأصل مثل: الإنسان والفرس أصلهما (حيوان) بينما موضوعهما حقائق مختلفة. أمَّا موضوعنا هنا فهو في حقائق غير مختلفة - إلا من حيث الوجود والعدم - وهي الإنسان المكلَّف..، والاعتبارات الأخرى لا محلَّ لها هنا.

وما ذكره من المحظور في استخدام الجماز حيث إنّه يؤدي إلى استخدام اللّفظ في حقيقته ومجازه في آن واحد -على ما فيه من الخلاف- قد دفعناه من حيث استخدامه في مجازه فحسب على اعتبار التّغليب، وهو أمرٌ شائعٌ.

- و. أرى أنَّ الرَّاجح هو قول الجمهور باعتبار الجاز لكن على أنَّه من باب التَّغليب، وهو سائغٌ ومعروفٌ عند العرب كما بيَّنتُ ذلك من قبل.
- ز. لا شكَّ أنَّ من يقول بالحقيقة أو من يقول بالجاز لا يرفضون الأدلَّة الأخرى من السُّنة والقياس والإجماع.
  - ح. ثُمَّة فرقٌ بين الولد والابن فيجتمعان ويفترقان..
    - ط. بيان أحكام أخرى تترتَّب على ذلك.
  - أمًّا عدد الآيات التي وردت فيه هذه الصِّيغة من النِّداء فهو: [٥].



أمًّا عدد التَّكرار فهو أيضًا: [٥].

وهي على النَّحو الآتي:

[[1]] [الأعراف: ۲۱ - ۲۷ - ۲۳ - ۳۵]، [یس: ۲۰].

#### عاشرًا: ﴿. يَا قَوْمِ... ﴾ [البقرة: ٤٥]:

أمَّا إذا أضيف المنادَى إلى النَّفس ففي ذلك أقاويل ذكرها المبرّد (١) في (المقتضب)، وذكر أنَّ من أجودها حذف الياء، وذلك كقولك: (يا غلام أقبل)، و(يا قوم لا تفعلوا). قال الله عَرَّفِجَلَّ: ﴿يَا قَوْمِ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا﴾ [هود: ٥١]، وقال: ﴿يَا عِبَادِ فَاتَّقُونِ﴾ [الزمر: ٢٦].

وكذلك كلُّ ما كان في القرآن من ذا<sup>(۱)</sup>. كقوله: ﴿رَبِّ لا تَــذَرْ عَلَى الأَرْضِ ﴾ [نح: ٢٦]. وإنما كان حذفها الوجه؛ لأنها زيادة في الاسم غير منفصلة منه معاقبة للتَّنوين حالَّة في محلِّه، فكان حذفها ها هنا كحذف التَّنوين من قولك: (يا زيد)، و(يا عمرو)، وكانت أحرى بذلك، إذ كانت تذهب في الموضع الذي يثبت فيه التَّنوين. وذلك إذا التقى ساكنان وهي أحدهما. تقول: (جاءني غلامي العاقل)، و(جاءني زيد العاقل)، فتحرَّك التَّنوين؛ لالتقاء السَّاكنين، ومع ذا فإنَّ الياء وتحذف الياء؛ لالتقاء السَّاكنين، ومع ذا فإنَّ الياء

<sup>(</sup>۱) المبرد هو محمَّد بن يزيد بن عبد الأكبر الثمالي الأزدي، أبو العباس، المعروف بالمبرّد، إمام العربيَّة (ببغداد) في زمنه، وأحد أثمَّة الأدب والأخبار. مولده (بالبصرة) ووفاته (ببغداد). من كتبه: (الكامل) و(المقتضب)...[۲۸٦هـ]. انظر: الأعلام (۷۲/۱۳)، سير أعلام النُّبلاء (۲۲/۱۳)، الأنساب (۱۳/۱۳)، بغية الوعاة (۱/۲۱)، طبقات المفسِّرين، للأدنروي (ص:٤١)، معجم المؤلفين (ص:۱۱)، الوافي بالوفيَّات (۲/۹۲)، تاريخ الإسلام (۲۱/۹۹۱)، شذرات الذَّهب (۲۱/۹۰۱)، وفيات الأعيان (۲۱/۹۱).

<sup>(</sup>٢) أي: من ذلك القبيل.



والكسرة تستثقلان، والكسرة تدلُّ على الياء، إذا حذفتها دلت عليها كسرتها، وأوضحت لك المعنى. فهذا القول المختار(١).

وإنَّ افتتاح الخطاب بنحو: ﴿ يَا قَوْمِ ﴿ إِيذَانٌ بِأَهْمِيَّة مَا سَيلَقَى إِلَيهُم؛ لأَنَّ النِّدَاء طلب الإقبال. ولما كان هنا ليس لطلب إقبال قومه إليه، لكن النِّداء مستعملٌ في طلب الإقبال الجازي، وهو توجيه أذها هم إلى فهم ما سيقوله. واختيار التَّعبير عنهم بوصف كونهم قومه تحبيب لهم في نفسه ليأخذوا قوله مأخذ قول النَّاصح المتطلِّب الخيرَ لهم؛ لأنَّ المرء لا يريد لقومه إلا خيرًا. وحذفت ياء المتكلم من المنادى المضاف إليها على الاستعمال المشهور في (نداء المضاف إلى ياء المتكلم)(٢).

أمًّا عدد الآيات التي وردت فيه هذه الصِّيغة من النِّداء فهو: [٣٨].

أمًّا عدد التَّكرار فهو أيضًا: [٣٨].

وهي على النَّحو الآتي:

<sup>(</sup>۱) المقتضب (٤/٥٤٥ - ٢٤٦). وانظر: الأقوال الأخرى في (المقتضب)..، وانظر: الأصول في النّحو، لابن السَّراج (٢٠٩/١)، الكليَّات (ص:١٠٣١)، وانظر: باب إضافة المنادى إلى نفسك في (الكتاب) لسيبويه، بتحقيق: عبد السلام هارون (٢٠٩/١). وقد جاء بيان ياءات الزَّوائد على الرَّسم في (النَّشر في القراءات العشر) حيث ذكر ابنُ الجزريِّ رَحِمَهُ اللَّهُ أَنَما تأتي في أواخر الكلم، وتنقسم على قسمين: القراءات العشر) حيث ذكر ابنُ الجزريِّ رَحِمَهُ اللَّهُ أَنَما تأتي في أواخر الكلم، وتنقسم على قسمين: أحدهما: ما حذف من آخر اسم منادى نحو: ﴿يَا قَوْمٍ لَقَدْ أَبْلَغْتُكُمْ الأعراف:١٧٩]، ﴿يَا قَوْمٍ إِنْ هَوُلاءٍ كُنْتُمْ ﴿ [يوسف:٤]، ﴿يَا عَبَادِيَ ﴾ [العنكبوت:٥]، ﴿يَا أَبْتِ ﴾ [يوسف:٤]، ﴿يَا رَبِّ إِنِّ هَوُلاءٍ ﴾ [الزُخرف:٨٨]، ﴿رَبِّ إِنِي نَذَرْتُ ﴾ [آل عمران:٥٥]، وهذا القسم مما لا خلاف في حذف الياء منه في الحاحف من الحالين، والياء من هذا القسم (ياء إضافة) كلمة برأسها استغني بالكسرة عنها، ولم يثبت في المصاحف من ذلك سوى موضعين بلا خلاف وهما: ﴿يَا عِبَادِيَ الذينَ آمَنُوا ﴾ [العنكبوت:٥]، و ﴿يَا عِبَادِيَ الذينَ آمَنُوا ﴾ [الغربة في عَلَيْكُمُ ﴾ [الزحرف:٢٥]....والقُرَّاء بمعون على حذف سائر ذلك إلا موضعًا احتص به (رويس)، وهو ﴿يَا عِبَادِ فَاتَّقُونِ ﴾ [الزُمر:٢١]". النَّشر في القراءات العشر (١٧٩/١-١٨٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: التَّحرير والتَّنوير (١١/٢٣٦).



## الحادي عشر: ﴿.. يَا أَيُّهَا الْمَلأُ... ﴿ [يوسف: ٤٣]:

(الملأ): الرُّؤساء سمُّوا بذلك؛ لأَهُم مِلاءٌ بما يحتاج إليه، و(الملأ): -مهموز مقصور - الجماعة.

وقيل: أشراف القوم ووجوههم ورؤساؤهم ومقدَّموهم الذي يرجع إلى قولهم (١). وقيل: سمُّوا بذلك؛ لملاءتهم بما يلتمس عندهم من المعروف وجودة الرَّأي؛ أو لأنهم يملئون العيون أبحة، والصُّدور هيبة، والجمع: (أملاء)، مثل: سبب وأسباب(٢).

وفي (تفسير أبي السُّعود رَحِمَهُ أللَّهُ): "خطابٌ للأشراف من العلماء والحكماء"(٣). وفي (روح المعاني): "خطابٌ للأشراف ممن يُظنُّ به العلم"(٤).

أمًّا عدد الآيات التي وردت فيه هذه الصِّيغة من النِّداء فهو: [٥].

أمًّا عدد التَّكرار فهو أيضًا: [٥].

وهي على النَّحو الآتي:

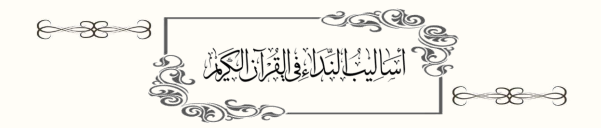
[يوسف: ٤٣]، [النَّمل: ٢٩ - ٣٢ - ٣٨]، [القصص: ٣٨].

<sup>(</sup>١) انظر مادَّة: (ملأ) في (لسان العرب) (١/٨٥١)، تاج العروس (١/٤٣٧)، تمذيب اللغة (١٥/١٥).

<sup>(</sup>٢) انظر مادَّة: (ملأ) في (المصباح المنير) (٢٩٩/١)، التَّوقيف على مهمَّات التَّعاريف، فصل اللام، مادَّة: (ملأ) (ص:٦٧٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير أبي السُّعود (٢٨٠/٤)، وانظر: فتح القدير (٣٧/٣).

<sup>(</sup>٤) روح المعاني (١٢/٢٥٠).



## الثاني عشر: ﴿..يَا عِبَادِ...﴾ [الزُّمر:١٠]..، ﴿يَا عِبَادِيَ..﴾ [العنكبوت:٥٦]:

والخطاب بهذه الصِّيغة يدلُّ على عبوديَّة الإنسان لله عَنَّهَ عَلَى، وأنَّ الإنسان قد خلق لأجل ذلك، قال الله عَنَّهَ عَلَى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإنْسَ إلا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الدَّاريات:٥٦]، كما يدلُّ على العناية بأمر هذا المخلوق، وقد دلَّ على ذلك الإضافة إلى (ياء المتكلِّم) (۱). وكذلك النِّداء بـ: (يا) حيث سبق بيان ما فيه من الحكم الكثيرة، والتي يستفاد منها العناية بأمر المخلوق.

#### ١ - ﴿يَا عِبَادِيَ﴾:

أمًّا عددُ الآيات التي وردت فيه هذه الصِّيغة من النِّداء فهو: [٢].

أمًّا عددُ التَّكرارِ فهو أيضًا: [٢].

وهي على النَّحو الآتي:

[العنكبوت:٥٦]، [الزُّمر:٥٣].

#### ٢ - ﴿يَا عِبَادِ﴾:

أمًّا عددُ الآيات التي وردت فيه هذه الصِّيغة من النِّداء فهو: [٣].

أمًّا عددُ التَّكرارِ فهو أيضًا: [٣].

وهي على النَّحو الآتي:

[الزُّمر:١٠ – ١٦]، [الزُّخرف:٦٨].

وهذا بالنِّسبة لقراءة حفص عن عاصم، أمَّا بيان القراءات فقد قال ابنُ الجوزي رَحِمَهُ ٱللَّهُ عند تفسير قول الله عَزَّهَ جَلَّ: ﴿ يَا عِبَادِىَ الذينَ آمَنُوا إِنَّ أَرْضِي وَاسِعَةٌ فَإِيَّايَ

<sup>(</sup>١) قد سبق بيان ما أضيف من المنادَى إلى النَّفس في صيغة الخطاب بـ: ﴿..يَا قَوْمِ..﴾.



فَاعْبُدُونِ العنكبوت:٥]. "قرأ ابن كثير ونافع وعاصم وابنُ عامر: ﴿يَا عِبَادِى ﴾ بتحريك الياء، وقرأ أبو عمرو وحمزة والكسائيُ بإسكانها"(١). قال الشوكاني رَحِمَةُ اللّهُ عند تفسير قول الله عَنْ يَجَلَّ: ﴿قُلْ يَا عِبَادِى الذينَ أَسْرَفُوا ﴾ [الزمر:٥٥]: "قرأ أبو عمرو ويعقوب والمحدريُّ وابن محيصن والأعمش وحمزةُ والكسائيُ وخلف: ﴿يَا عِبَادِى ﴾ بإسكان الياء، وفتحها الباقون"(١). وقال أيضًا: "قرأ الجمهور: ﴿يَا عِبَادِى ﴾ بإثبات الياء وصلًا ووقفًا، وروى أبو بكر عن عاصم أنَّه يقف بغير ياء"(١). وقال عند تفسير قوله عَرَّفِكَلَ: ﴿يَا عِبَادِ لَكُ عِبَادِ لَكُ عِبَادِ لَكُ عَلَيْكُمُ ﴾ [الزُّحرف:٦٨] "قرأ نافع وابنُ عامر وأبو عمرو: ﴿يا عبادى ﴾ بإثبات الياء ساكنة وصلًا ووقفًا، وقرأ أبو بكر وزرُّ بن حبيش بإثباتها وفتحها في الحالين، وقرأ الباقون بحذفها في الحالين، وقرأ الباقون بحذفها في الحالين".

وقد جاء توجيه هذه القراءات في (الحُجَّة): "قوله عَنَّوَجَلَّ: ﴿يَا عِبَادِىَ الذينَ آمَنُوا﴾ [العنكبوت:٥٦]، ﴿يَا عِبَادِىَ الذينَ أَسْرَفُوا﴾ [الزمر:٥٣] يقرآن بإثبات الياء وحذفها، فالحجَّة لمن أثبت أنَّه أتى بالكلام على أصله؛ لأنَّ أصل كلِّ ياءٍ الإثبات، والفتح لالتقاء السَّاكنين، والحُجَّة لمن أسكنها وحذفها لفظًا أنَّه اجتزأ بالكسرة منها وحذفها؛ لأنَّ بناء النِّداء على الحذف، والاختيار لمن حرَّك الياء بالفتح أن يقف بالياء؛ لأنها ثابتة في السَّواد"(٥).

وجاء في موضع آخر في قوله عَرَّقِجَلَّ: ﴿يَا عِبَادِىَ الذينَ أَسْرَفُوا ﴾ يقرأ بحذف الياء وإثباتها، فالحُجَّة لمن حذف أنَّه استعمل الحذف في النِّداء لكثرة دوره في الكلام، والحُجَّة لمن على الأصل"(٢).

<sup>(</sup>١) زاد المسير (٢/٣).

<sup>(</sup>٢) فتح القدير (٢٤٣/٤)، وانظر: تفسير القرطبي (٣٥٨/١٣).

<sup>(</sup>٣) فتح القدير (٤/٩٣٥).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (٤/٥٦٥).

<sup>(</sup>٥) الحُجَّة في القراءات السَّبع (٢٨١/١).

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق (١/٣١٠).



والحاصل أنَّ في هذه الصِّيغة ما يدلُّ على أنَّ الإنسان مخلوق لله عَرَّوَجَلَّ قد أُمِر بعبادته حتَّى يتحقَّق فيه معنى التَّكليف المتفرِّع عن العبوديَّة..، وفيها ما يدلُّ على العناية بأمر هذا المخلوق —كما أسلفتُ— من دلالة الإضافة إلى (ياء المتكلِّم)، والنِّداء بـ: (يا)..وقد كرَّمَ الله عَرَّوَجَلَّ الإنسان، وأنعم عليه بالنِّعم الكثيرة، وكلَّفه إلى حين، فإذا مات استراح من التَّكليف، وانقلب إلى ما أعدَّه الله عَرَّوَجَلَّ له من النَّعيم الدَّائم في دار الخلد والكرامة.

وإذا جحد وخالف أمر الله عَزَّهَ عَلَ فقد بيَّن له العاقبة والمآل..، والله عَزَّهَ عَلَ رحيمٌ بعباده يغفرُ لهم الذُّنوب، ويضاعفُ لهم الأجور..

ويجمع بين البشر العبوديَّة لله عَرَّهَ عَلَى والبنوَّةُ لآدم عَلَيْهِ السَّكَمُ، وجميع النَّاس متساوون في أصل الكرامة الإنسانيَّة، وفي أصل التَّكليف والمسؤوليَّة، دون تمييز بينهم بسبب العرق أو اللَّون أو اللُّغة أو الجنس أو الوضع الاجتماعيِّ أو غير ذلك من الاعتبارات. وإنَّ العقيدة الصَّحيحة هي الضَّمان لنمو هذه الكرامة على طريق تكامل الإنسان..

وفي الآيات أيضًا إيماءٌ إلى بُعد درجة العبوديَّة عن مرتبة الألوهيَّة. فينبغي على المكلَّف أن يكون على بصيرة إلى ما بين خصائص الألوهيَّة وخصائص العبوديَّة من البون الشَّاسع، وأنَّ الله عَرَّهِ عَلَى قد مدَّ لهذا المخلوق جسور الأمل فكان قريبًا منه...

وفي هذه الآيات أيضًا التَّلويح إلى غفلةِ كثيرٍ من البشر عمَّا يحقِّق لهم العبوديَّة لله عَرَّوَجَلَّ، وهو طريق السَّعادة، والحياة الطَّيِّبة، والجزاء الحسن. وأنَّ لهذا التَّكليف حِكمٌ قدَّرها الله عَرَّوَجَلَّ.

ولا يكون العبدُ متحقِّقًا بوصف العبوديَّة إلا بأصلين عظيمين: الأول: الإحلاص لله عَزَّقِجَلَّ.

والثاني: متابعة الرَّسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

حينئذٍ يرتقي في مدارج العبوديَّة ومسالك الطَّاعات إلى سدَّة السَّعادة والنَّجاة.



## الثالث عشر: ﴿ يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ.. ﴾ [المؤمنون: ٥١]:

#### ١ - بيان المعنى:

لقد جاء الخطاب هنا موجَّهًا إلى الرُّسل عَلَيْهِمْ السَّلامُ بصيغة النِّداء: (يا)، وأستعرض هنا بعض أقول المفسِّرين في بيان المراد من النِّداء هنا، وما يذكر هنا يكمِّل ما ذكر في (تنوُّع وجوه المخاطَبات).

فقد ذكر غيرُ واحدٍ من المفسّرين أنهم لم يخاطبوا دفعةً، بل خُوطِبَ كُلُّ منهم في زمانه بصيغةٍ مفردة؛ لأنهم أرسلوا في أزمنةٍ مختلفة (۱). وفي (تفسير أبي السُّعود رَحَمَةُ اللَّهُ): "فإنَّ هذا الخطاب قد حُكِي لنا بصيغة الجمع مع أنَّ كلَّا من المخاطبين لم يخاطب إلا بطريق الانفراد ضرورة استحالة اجتماعهم في الوجود فكيف باجتماعهم في الخطاب؟ "(۲). وقيل: هذا خطاب للنَّبي صَالَّللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ والمراد به أنَّ الله عَنَّ وَبَلَ كأنَّه أخبر أنَّه قد قال لجميع الرُّسل عَلَيْهِ مَالسَّلامُ قبله هذا القول، وأمرهم بهذا، والمعنى: كلوا من الحلال (۲).

والحاصل أنَّ ظاهر قوله عَنَّوَجَلَّ: ﴿ يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ خطاب مع كلِّ الرُّسل عَلَيْهِ مِالسَّلَامُ ، ولكنَّ ذلك غير ممكن ؛ لأخَّم أرسلوا متفرِّقين في أزمنة متفرِّقة مختلفة فكيف يمكن توجيه هذا الخطاب إليهم؟ فلهذا الإشكال اختلفوا في تأويله على وجوه:

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسیر أبی السُّعود (۲۷٦/٤)، روح المعانی (۲۳۹/۱۲)، الکشاف (۳٤/۳)، البحر المدید (۸۹/۳)، تفسیر ابن عادل (۲۲۰/۱۶)، تفسیر البیضاوی (۸۹/٤)، السِّراج المنیر (۸۹/۲)، تفسیر النَّسفی (۲۲/۲)، تفسیر النَّیسابوری (۲۲۲/۵).

<sup>(</sup>٢) تفسير أبي السُّعود (١٨/٦)، وانظر: البحر المديد (٣٩٠/٣)، فتح البيان في مقاصد القرآن (٢٣٦/٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير الوجيز، للواحدي (٧٤٨/٢)، تفسير الطبري (٤٠/١٩)، معاني القرآن وإعرابه (١٥/٤)، القرطبي (١٢٨/١٢).



أحدها: أنَّ المعنى الإعلام بأنَّ كلَّ رسول فهو في زمانه نودي بهذا المعنى، ووصِّى بهذا المعنى، ووصِّى به؛ ليعتقد السَّامع أن أمرًا نودي له جميع الرُّسل عَلَيْهِمْ السَّلَامُ، ووصُّوا به حقيقٌ بأن يؤخذ به ويعمل عليه (۱).

وهو الرَّاجح -كما سيأتي-.

وثانيها: أنَّ المراد نبيُّنا صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؛ لأنَّه ذكر ذلك بعد انقضاء أحبار الرُّسل عَلَيْهِ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ النَّاسُ [آل عمران:١٧٣]، وهو نعيم بن مسعود (٢).

وثالثها: وهو قول الزَّجاج رَحِمَهُ اللَّهُ (")، واختاره الطَّبري رَحِمَهُ اللَّهُ أَنَّ المراد به عيسى عَلَيهِ السَّكَمُ؛ لأنَّه إنما ذكر ذلك بعدما ذكر مكانه الجامع للطَّعام والشَّراب؛ ولأنَّه روى أنَّ عيسى عَلَيهِ السَّلَامُ كان يأكل من غزل أمِّه. والمعنى: وقلنا لعيسى: ﴿يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كلوا من الحلال الذي طيبه الله عَرَقِهَ لَ لكم دون الحرام، ﴿وَاعْمَلُوا صَالِحًا ﴾ كما يقال للواحد: (أيُّها القوم كفُّوا عني أذاكم).

<sup>(</sup>۱) انظر: الكشاف (۳٤/۳)، تفسير الرَّازي (۲۸۰/۲۳)، البحر المحيط (٥٦٦/٧)، ابن عادل (٢٢٥/١٤)، تفسير النَّسفي (٤٧١/٢)، تفسير النَّيسابوري (١٢٢٥-١٢٣).

<sup>(</sup>۲) انظر: تفسير الطَّبري (۱۹۱/۲)، تفسير القرطبي (۱۲۷/۱۱)، الرازي (۳۳۱/۵)، تفسير مقاتل (۱۲۳/۱)، تفسير القرآن العظيم، لابن أبي حاتم (۲۰۲/۱۱)، بحر العلوم (۲۲۲۱)، الكشف والبيان (۱۱۳/۲)، النكت والعيون (۲۱۳/۲)، السمعاني (۲۸۰۱۱)، البغوي (۲۵۳۱۱)، زاد المسير (۲۹۱۱)، فتح القدير (۲۸۸۱)، وتوجيه هذا القول كما في (الحرَّر الوجيز) أن يكون الخطاب لمحمَّد صَالَّللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَّ، وخرج بهذه الصِّيغة ليفهم وجيزًا أنَّ هذه المقالة قد خوطب بها كلُّ نبيٍّ أو هي طريقتهم التي ينبغي لهم الكون عليها، وهذا كما تقول لتاجر: (يا بُحَرَّر الوجيز (۲۸۲۱) فأنت تخاطبه بالمعنى، وقد اقترن بذلك أنَّ هذه المقالة تصلح لجميع صنفه. انظر: المحرَّر الوجيز (۲۸۲۱)، وانظر: تفسير القرطبي (۲۸/۱۲).

<sup>(</sup>٣) انظر: معاني القرآن وإعرابه، للزَّجاج (١٥/٤).

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير الطبري (١٠/١٩)، الدر المنثور (٢/١٠)، ابن كثير (٥/٨٧)، تفسير الرَّازي (٢٨١/٢٣)، السمعاني المداية إلى بلوغ النِّهاية، لمكي (٢٩٧٢/٧)، معاني القرآن وإعرابه، للزجاج (١٥/٤)، السمعاني (٤/٨٢)، البغوي (٣٦٧/٣)، زاد المسير (٣٤/٢٦)، فتح القدير (٣/ ٧٧٥).



## ٢ – التَّرجيح:

أمَّا التَّرجيح بين هذه الأقوال فإنيِّ أرى ترجيح القول الأوَّل؛ لأنَّه أوفق للفظ الآية؛ ولأنَّه روي عن أمِّ عبد الله أخت شدَّاد بن أوس<sup>(۱)</sup> أنها بعثت إلى رسول الله صَاَّلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم إليها، وقال: بقدح من لَبَن في شدَّة الحرِّ عند فطره وهو صائم فردَّه الرَّسولُ صَاَّلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم إليها، وقال: ((من أين له هذا؟))، فقالت: من شاة لي، ثمَّ ردَّه، وقال: ((من أين هذه الشَّاة؟))، فقالت: اشتريتها بمالي فأخذه. ثمَّ إنها جاءته وقالت: يا رسول الله لم رددتَّه؟ فقال صَالَحًا يَهِ وَسَلَّم: ((بندلك أمرت الرُّسل أن لا يناكلوا إلا طيِّبًا، ولا يعملوا إلاً صالحًا))"(۲).

ويتبيَّن مما سبق ما لذلك الخطاب القرآني الذي جاء بصيغة النِّداء (يا) من أثر على الرُّسل عَلَيْهِمْ السَّلَامُ ينعكس على أُمَّةِ كلِّ رسولٍ منهم منهجًا وعملًا وتطبيقًا؛ لأنهم الأسوة في ذلك عَلَيْهِمْ السَّلامُ...

#### ٣ – ما يستفاد مما ولي المنادَى:

أُمَّا قوله عَرَّفَجَلَّ: ﴿مِنَ الطَّلِيِّبَاتِ﴾ [المؤمنون:٥١] ففيه وجهان:

<sup>(</sup>۱) هي أمُّ عبد الله بنت أوس الأنصاريَّة أخت شدَّاد بن أوس. لها صحبة. انظر: الإصابة (۲٥٠/۸)، وانظر: الثِّقات، لابن حبَّان (٤٦٣/٣)، معرفة الصَّحابة (٣٥٢٩/٦).

<sup>(</sup>٢) والحديث حسن، أخرجه الطبراني [٢٨٤]، والحاكم [٧١٥٩]، وقال: "صحيح الإسناد"، عن أمِّ عبد الله أخت شدَّاد بن أوس. قال الهيثمي رَحَمَهُ اللَّهُ في (مجمع الزَّوائد) (٢١/١٠): "فيه أبو بكر بن أبي مريم، وهو ضعيف". وأخرجه أيضًا: أحمدُ في (الزهد) (ص٣٩٨)، والطبراني في (مسند الشَّاميين) [١٤٨٨]، وأبو نعيم في (الحلية) (١٤٨٨). قال المناوي رَحَمَهُ اللَّهُ: "قال الحاكم: صحيح فردَّه الذَّهبي بأنَّ أبا بكر بن أبي مريم راويه واه" التَّيسير بشرح الجامع الصغير، للمناوي (١٩٣/٢).



الأَوَّل: أنَّه الحلال. وقيل: طيِّبات الرزق حلال وصاف وقوام، فالحلال الذي لا يعصى الله عَزَّوَجَلَّ فيه، والقوام ما يمسك النَّفس ويحفظ العقل (١).

والثَّاني: أنَّه المستطاب المستلذُّ من المأكل والفواكه (٢).

وقال ابن عرفة رَحْمَهُ الله في تفسير قوله عَرَّوَجَلَّ: ﴿يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا كُلُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ ﴾ [البقرة:١٧٢]، تعقيبًا على قول ابن عطيَّة رَحْمَهُ الله وغيره: -الطَّيب هنا يجمع الحلال المستلذَّ، والآية تشيرُ بتبعيض (من) إلى أنَّ الحرام رزقُ -. قال ابن عرفة: وجه دلالتها على ذلك من المفهوم؛ لأنَّ مفهومه أنَّ البعض الآخر، وهو الذي ليس بحلالٍ ولا مستلذِّ غير مأذون فيه.

وعادتهم يوردون هنا سؤالًا وهو أنَّه قال في الآية الأخرى: ﴿يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطّيّبَاتِ ﴾، ولم يقل: (مِن طيّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ) مع أنَّ تلك خطابٌ للرُّسل (فهو كان يكون) أولى بهذا اللّفظ؟ وعادتهم يجيبون بوجيهين:

الأوّل: أمّا إذا قلنا: إنَّ الرّزق لا يطلق إلا على الحلال فنقول: لما كان الأنبياء عَلَيْهِمْ السَّلَامُ معصومين أُمروا أمرًا مطلقًا من غير تعيين الحلال، وغيرهم ليس بمعصوم، فقيّد الإذنُ في الأكل له بالحلال فقط، فيكون الطّيب على هذا المراد به: المستلذُ.

الجواب الشَّاني: الرُّسل في مقام كمال التَّوحيد، ونسبة كلُّ الأشياء إلى الله عَرَّفَجَلَّ. وأمَّا غيرهم فليس كذلك فقد يذهل حين اقتطاف الثَّمرة، ويظنُّ أنها من الشَّجرة، ويغفل عن كون الله عَرَقَجَلَّ هو الذي أخرجها منها وأنبتها فقيل لهم: ﴿ كُلُواْ مِن

<sup>(</sup>۱) انظر: الكشاف (٣٤/٣)، تفسير البيضاوي (٨٩/٤)، حاشية الشهاب الخفاجي على تفسير البيضاوي (١٢٣/٦)، الكليَّات (٣٣٤/٦)، السِّراج المنير (١٢٣/٥)، تفسير الرَّازي (٢٨١/٢٣)، غرائب القرآن (١٢٣/٥)، الكليَّات (ص:٠٠٠).

<sup>(</sup>۲) انظر: المحرَّر الوجيز (۲۱/۲۶)، تفسير الرَّازي (۲۸۱/۲۳)، تفسير ابن عادل (۲۲٦/۱٤)، الخازن (۲۸۱/۲۳)، الخازن (۲۸۱/۲۳)، أحكام القرآن، للجصَّاص (۳۰۷/۳).



طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ حَتَّى يعتقدوا حين التَّناول أنَّ ذلك الرِّزق كلُّه من عند الله عَرَّفَجَلَّ، وليس للمتسبِّب فيه صنع بوجه (١).

قال الرَّازي رَحَمُ اللَّهُ: "فبيَّن عَرَّفِجَلَّ أنه وإن ثقل عليهم بالنَّبوَّة وبما ألزمهم القيام بحقِّها، فقد أباح لهم أكل الطَّيبات كما أباح لغيرهم. واعلم أنَّه سبحانه كما قال للمرسلين: ﴿يَا أَيُّهَا الدِّينَ آمَنُوا كُلُوا مِنَ الطَّيِبَاتِ ﴾ فقال للمؤمنين: ﴿يَا أَيُّهَا الذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِنَ الطَّيبَاتِ ﴾ فقال للمؤمنين: ﴿يَا أَيُّهَا الذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِنْ طَيِبَاتِ هَا رَزَقْنَاكُم ﴾، واعلم أن تقديم قوله عَرَقِجَلَّ: ﴿كُلُواْ مِنَ الطيبات ﴾ على قوله عَرَقِجَلَّ: ﴿وَاعْمَلُوا مِن الطيبات ﴾ على قوله عَرَقِجَلَّ: ﴿وَاعْمَلُوا مِن الطيبات ﴾ كالدِّلالة على أنَّ العمل الصَّالِ لا بدَّ وأن يكون مسبوقًا بأكل الحلال، فأمّا قوله عَرَقِجَلَّ: ﴿إِنّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ شأَعُم فبأن يكون تحذيرًا أمرهم به، وإذا كان ذلك تحذيرًا للرُّسل عَلَيْهِ مِّلسَلَمُ مع علوِّ شأَعُم فبأن يكون تحذيرًا لغيرهم أولى"(٢).

## ٤ - إجهال النَّتائج المستفادة:

أ. خطاب الرُّسل عَلَيْهِمُ السَّلَامُ بصيغة النِّداء (يا) هو من تنوُّع أساليب الخطاب في القرآن الكريم باعتبار المخاطبين.

ب. إنَّ خطابهم لم يكن دفعةً واحدة، وإنما خوطب كلُّ واحد منهم في زمانه على أصحِّ الأقوال.

ج. توضيح أثر ما ولي أداة النّداء (يا)، وما ولي المنادى (الرُّسل) على الرُّسل أنفسهم عَلَيْهِمْ السَّلامُ.

د. توضيح أثر ما ولي أداة النِّداء (يا) على أمَّةِ كلِّ رسول منهم عَلَيْهِمْ السَّلامُ.

ه. إنَّ الرُّسل عَلَيْهِمْ السَّلَامُ أسوةٌ لأممهم في الامتثال والعمل والتَّطبيق.

و. إنَّ لهذه الأسوة أثرٌ في تفعيل الخطاب بالنِّسبة للمخاطَبين.

<sup>(</sup>١) تفسير ابن عرفة (١/٥٠٥ – ٥٠٦).

<sup>(</sup>٢) وهو ما ختمت به الآية، أعنى: ﴿ يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيّبَاتِ... .

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير الرَّازي (٢٨١/٢٣)، تفسير ابن عادل (٢٢٦/١٤)، الخازن (٢٧٣/٣).



ز. إنَّ ما خوطبوا به مما اتفقت عليه الشَّرائع، وذلك يدلُّ على أهميَّة ما خوطبوا به، فهم متَّفقون على فهم متَّفقون على إباحة الطَّيبات من المآكل، وتحريم الخبائث منها، وأنهم متَّفقون على كلِّ عملٍ صالح وإن تنوَّعت بعض أجناس المأمورات، واختلفت بها الشَّرائع، فإنها كلُّها عملٌ صالح، ولكن تتفاوتُ بتفاوتِ الأزمنة؛ ولهذا فإنَّ الأعمال الصَّالحة قد اتَّفقت عليها الرُّسل عَلَيْهِمالسَّلامُ وما جاؤوا به الشَّرائع فيها صلاحٌ للأمم، كالأمر بتوحيد الله عَرَقِجَلَّ، وإخلاص الدِّين له، ومحبَّته، وخوفه، ورجائه، والبر، والصِّدق، والوفاء بالعهد، وصلة الأرحام، وبرِّ الوالدين، والإحسان إلى الضُّعفاء والمساكين واليتامي، والإحسان إلى الخلق، ونحو ذلك.

ح. إنَّ ما خوطبوا به ينعكس أثره على أممهم، حيث يتنبَّه المخاطبون إلى أنَّ أمرًا نودي له جميع الرُّسل عَلَيْهِم ٱلسَّلَامُ، ووصُّوا به حقيقٌ بأن يؤخذ ويعمل به.

أمًّا عدد الآيات التي وردت فيه هذه الصِّيغة من النِّداء فهو: [١].

أمًّا عدد التَّكرار فهو أيضًا: [١].

وهي: [المؤمنون:٥١].

## الرابع عشر: ﴿...يَا أَهْلَ يَثْرِبَ...﴾ [الأحزاب:١٣]:

ولا بدّ من الرُّحوع إلى الآية للإحاطة بما يتعلَّق بهذه الصِّيغة من معنى، حيث يقول الله عَرَّوَجَلَّ: ﴿وَإِذْ قَالَتْ طَابِفَةُ مِنْهُمْ يَا أَهْلَ يَثْرِبَ لا مُقَامَ لَكُمْ فَارْجِعُوا وَيَسْتَأْذِنُ فَرِيقُ مِنْهُمُ النَّبِيَّ يَقُولُونَ إِنَّ بُيُوتَنَا عَوْرَةٌ وَمَا هِي بِعَوْرَةٍ إِنْ يُرِيدُونَ إلا فِرَارًا ﴿. فقوله عَرَّفَكَ فَرِيقُهُمُ النَّبِيَّ يَقُولُونَ إِنَّ بُيُوتَنَا عَوْرَةٌ وَمَا هِي بِعَوْرَةٍ إِنْ يُرِيدُونَ إلا فِرَارًا ﴿. فقوله عَرَّفَكَ وَمَا هِي بِعَوْرَةٍ إِنْ يُرِيدُونَ إلا فِرَارًا ﴿. فقوله عَرَقَكَ اللهُ عَلَيْهُمُ النَّبِي يَقُولُونَ إِنَّ بُيوتَنَا عَوْرَةٌ وَمَا هِي بِعَوْرَةٍ إِنْ يُرِيدُونَ إلا فِرَارًا ﴿. فقوله عَرَقُهُمُ وَا نَعْمَ اللهُ عَلَيْهِ وَاللهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَلَا وَالْأَفْعِلُ وَلَيْفَالُ وَلَا إِنَّا لَهُ عَلَيْهِ وَلَا وَالْمُعَلِ إِشَارَة إلى رَحَاوِهُم وتأنثهم في الأقوال والأفعال ﴿طَابِفَتُهُ مَ وَا نَقُولُ وَالْمُؤْمُ وَاللّهُ عَلَيْهُ مُنْ اللّهُ عَلَيْهُ مَنْ اللّهُ عَلَيْهُ مَنْ اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ مِن (المُدينة) و(طيبة) مع يَثْرِبَ ﴾ عدلوا عن الاسم الذي كانت تدعى به قديمًا مع احتمال قبحه باشتقاقه من (الثّرب) حسنه - إلى الاسم الذي كانت تدعى به قديمًا مع احتمال قبحه باشتقاقه من (الثّرب)



الذي هو اللّوم والتّعنيف إظهارًا للعدول عن الإسلام يقال: (ثرب عليه ثربًا)، و(أثرب)، بمعنى: (ثرب تثريبًا) -إذا لامه وعيّره بذنبه وذكّره به (۱). وأكّدوا بنفي الجنس لكثرة مخالفتهم في ذلك فقالوا: ﴿لا مُقَامَ لَكُمْ ﴿ أي: قيامًا أو موضع قيام تقومون به -على قراءة الجماعة بالفتح، وعلى قراءة حفص بالضّمِّ –(۱) المعنى: لا إقامة أو موضع إقامة في مكان القتال ومقارعة الأبطال، ﴿فَارْجِعُوا ﴿ إلى منازلكم هرابًا، وكونوا مع نسائكم أذنابًا، أو إلى دينكم الأوَّل على وجه المصارحة لتكون لكم عند هذه الجنود يد"(۱) إلى آخر ما ذكره.

أمَّا عدد الآيات التي وردت فيه هذه الصِّيغة من النِّداء فهو: [١]. أمَّا عدد التَّكرار فهو أيضًا: [١].

وهمي: الأحزاب: [١٣].

<sup>(</sup>۱) وقد جاءت هذه المعاني مختصرة في (مختار الصِّحاح): "(الثَّرب): شحم قد غشي الكرش والأمعاء رقيق، و(التَّثريب): التَّعبير والاستقصاء في اللَّوم، و(ثرب عليه تثريبًا) قبح عليه فعله، و(يثرب) مدينة رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ". مختار الصِّحاح، مادَّة: (ثرب). وزاد في (المغرب): "وهي مخصوصة بالحمي ". المغرب، مادَّة: (ثرب). وقد جاء مفصَّلًا في (لسان العرب)، مادَّة: (ثرب). وإن ذلك يدلُّ على أنهم عدلوا عن الاسم الذي وسمها به النَّبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ من (المدينة) و(طيبة) مع حسنه إلى الاسم الذي كانت تدعى به قديما مع احتمال قبحه كما ذكر البقاعيُّ رَحَهُ أَللَّهُ في (نظم الدُّرر) (٨٣/٦).

<sup>(</sup>۲) وفي (الإتحاف): "واختلف في ﴿لا مُقَامَ لَكُمْ الأحزاب: ١٣] فحفص بضمِّ الميم الأولى اسم مكان من (أقام)، أي: لا مكان إقامة، أو مصدرًا منه، أي: لا إقامة. وقرأ بالضَّمِّ في ثاني (الدُّخان): ﴿إِنَّ الْمُتَقِينَ فِي مَقَامٍ أَمِينٍ ﴾ [الدُّخان: ١٥] نافع وابن عامر وأبو جعفر، وافقهم الأعمش والباقون بالفتح فيهما مصدر قام، أي: لا قيام أو اسم مكان منه، أي: لا مكان. وأجمعوا على فتح الأوَّل من (الدُّخان): ﴿وَمَقَامٍ كَرِيمٍ ﴾ [الدُّخان: ٢٦]...". إتحاف فضلاء البشر (ص: ٥٦)، وانظر: معاني القرآن، للنَّحاس (٥/ ٣٣١)، إبراز المعاني (١/ ٢٤)، معاني القرآن، للزَّجاج (١٩/٤)، البحر المحيط (١/ ٤٦٠)، تفسير أبي السعود (١/ ٤٠)، روح المعاني (١/ ١٠)، (٥/ ١١).

<sup>(</sup>٣) بقليل من التَّصرف عن (نظم الدُّرر) (٨٣/٦).



#### الخامس عشو: ﴿ يَا نِسَاءَ النَّويّ ... ﴾ [الأحزاب: ٣٦]:

#### ١ – بيان المعنى:

سبق بيان أنَّه من نداء النِّسبة، وهو من المضاف إلى الخاصِّ إضافة تدلُّ على التَّشريف. وفيه "تلوين للخطاب وتوجيه له إليهنَّ (١)؛ لإظهار الاعتناء بنصحهنَّ ونداؤهنَّ ههنا، وفيما بعد بالإضافة إليه عليه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؛ لأنها التي يدور عليها ما يرد عليهنَّ من الأحكام، واعتبار كونهنَّ نساء في الموضعين أبلغ من اعتبار كونهنَّ أزواجًا كما لا يخفى على المتأمِّل "(١).

وقد جاء في تمام معنى الآية -أعني: قوله عَرَّفَكِلَّ: ﴿ يَا ذِسَاءَ النَّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأَحَدٍ مِنَ النِّسَاءِ ﴾ [الأحزاب:٣٢] - ما يدلُّ على مكانة نساء النَّبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وأهميَّة الخطاب إليهنَّ بهذه الصِّيغة، وبهذا الوصف، وبهذه الإضافة التي تدلُّ على التَّشريف.

ولم يقل: كواحدة؛ لأنَّ (الأحدَ) عامٌّ يصلح للواحد والاثنين والجمع والمذكَّر والمؤنَّث (الأحدَ) عامٌّ يصلح الواحد والاثنين والجمع والمذكَّر والمؤنَّث فالمعنى: كجماعات من جماعات النِّساء إذا تقصيت أمَّة النِّساء جماعة جماعة لم توجد فيهنَّ جماعة تساويكنَّ في الفضل، لما خَصَكُنَّ الله عَزَّوَجَلَّ به من قربة بقرب رسول الله صَالَّلتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ونزول الوحي الذي بينه وبين الله عَزَّوَجَلَّ في بيوتكنَّ (٤٠).

"و(النّساء) اسم جمع للمرأة لا واحد له من لفظه، والمراد به هنا: الأزواج. وإطلاق النّساء على الأزواج شائع بالإضافة كثيرًا، نحو: ﴿ يَا نِسَاءَ النّبِيّ ﴾ [الأحزاب: ٣٠]، وبدون

<sup>(</sup>١) حيث جاء بعد قوله عَزَّهَ عَلَى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لِأَزْوَاجِكَ إِنْ كُنْتُنَّ تُرِدْنَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا فَتَعَالَيْنَ أُمْتِعْكُنَّ وَأُسَرِّحْكُنَّ سَرَاحًا جَمِيلًا ۞ وَإِنْ كُنْتُنَّ تُرِدْنَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَالدَّارَ الْآخِرَةَ فَإِنَّ اللَّهَ أَعَدَّ لِلْمُحْسَنَاتِ مِنْكُنَّ أَجْرًا عَظِيمًا ۞ [الأحزاب: ٢٥ - ٢٩].

<sup>(</sup>٢) روح المعاني (١٤٨/٢١)، تفسير أبي السُّعود (٧ /١٠١).

<sup>(</sup>۳) انظر: تفسير البغوي (70/7)، الكشف والبيان (10/7)، ابن عادل (10/70)، السراج المنير (10/70).

<sup>(</sup>٤) انظر: نظم الدُّرر (٦/ ١٠١).



إضافة مع القرينة كما هنا، فالمراد: اعتزلوا نساءكم، أي: اعتزلوا ما هو أخصُّ الأحوال بحنَّ، وهو الجامعة"(١).

قال الإمام الشَّافعيُ رَحَمُهُ اللَّهُ: "وكان ممَّا خصَّ اللَّهُ به نبيَّه صَاَّلِللَهُ عَرَقِبَلَة قولهُ عَرَقِبَلَة فولهُ اللَّهُ وَلا أَنْ تَنْكِحُوا أَزْوَاجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبَدَهُ الاحزاب: ٣٠]، فحرَّم نكاح نسائه من بعده على العالمين، وليس هكذا نساء أحدٍ غيره. وقال اللَّهُ عَرَقِبَلَة فَيْ يَنْ فَيلا تَغْضَعْنَ بِالْقُولِ فَحَرَّم نكاح نسائه من بعده على العالمين، وقوله عَرَقِبَلَة فواً زُوَاجُهُ أُمّها اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَرَقِبَلَ اللَّهُ اللَّهُ عَرَقِبَلَ اللَّهُ اللَّهُ عَرَقِبَلَ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ عَرَقِبَلَ اللهُ عَرَقِبَلَ أَلْ اللَّهُ عَرَقِبَلَ أَلْ اللَّهُ عَرَقِبَلَ أَلَّهُ عَلَى الله الله عَرَقِبَلَ أَلْ اللَّهُ عَرَقِبَلَ أَمُّها اللهُ عَرَقِبَلَ أَحْكُم كثيرًا من فرائضه بوحيه، وسنَّ شرائعَ واختلافها، على لسان نبيَّه صَالَلتَهُ عَلَيْهِ اللهُ عَرَقِبَلَ أَحْكُم كثيرًا من فرائضه بوحيه، وسنَّ شرائعَ واختلافها، على لسان نبيًه صَالَلتَهُ عَلَيْهِ مَن اللهُ عَرَقِبَلَ أَحْكُم كثيرًا من فرائضه بوحيه، وسنَّ شرائعَ واختلافها، على لسان نبيَّه صَاللَّهُ عَرَقِبَلَ أَحْكُم كثيرًا من فرائضه بوحيه، وسنَّ شرائعَ واختلافها، على لسان نبيًه صَاللَّهُ عَرَقِبَلَ أَمُ عليهم نكاح بناتٍ لو كُنَّ لهنَّ كما يحرم عليهم نكاح بنات أمُها هم نكاحهنَّ بحال ، ولا يحرم عليهم نكاح بناتٍ لو كُنَّ لهنَّ كما يحرم عليهم نكاح بنات أمّها هم اللَّتِي ولدهم، أو أرضعنهم، وذكر الحجّة في هذا، ثمَّ قال: وقد ينزل القرآن في النَّازلة ينزل على ما يفهمه من أنزلت فيه كالعامَّة في الظَّهر، وهي يراد بها الخاصُّ والمعنى دون ما سواه. والعرب تقول للمرأة: (تَرُبُ أَمْرَهُمْ): (أُمُّنَا وَأُمُّ الْعِيَالِ))، بمعنى أنَّه وضع نفسه موضع الأُمِّ التيَّالُ وتَعْلَى النَّاسُ والْحَالَ المَوْلِ المَوْلِ كذلك للرِّحل يتولَى أن يَقُوتَهُمْ: (أُمُّ الْعِيَالِ))، بمعنى أنَّه وضع نفسه موضع الأُمِّ التيَالُ عَرَالْعَ النَّلُولُ على اللَّهُ الْعَيَالُ الْمَالَةُ الْعِيَالُ الْعَيَالُ الْمَالَةُ الْعَالَ اللَّهُ الْعَيَالُ الْعَيَالُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَيَالُ الْعَيَالُ الْعَيَالُ الْعَلَا اللَّهُ الْعِيَالُ الْعَيَالُ الْعَيَالُ الْ

## ٢ – ومما سبق يتبيَّن ما يلي:

أ. إنَّ النِّداء إليهنَّ يشتمل على الاعتناء بالنُّصح لهنَّ، وتظهر أهميَّة النِّداء إليهنَّ بهذه الصِّيغة، وبهذا الوصف، وبهذه الإضافة.

<sup>(</sup>١) التَّحرير والتَّنوير (٢/ ٣٦٦).

<sup>(</sup>٢) أحكام القرآن، للشَّافعي (١٦٧/١-١٦٩).



- ب. الإضافة يترتب عليها أحكام تخصهنّ.
  - ج. الإضافة هنا إضافة تشريف.
- د. تُظهر الإضافة ما خُصَّ به نساء النَّبي رَضَالَتَهُ عَنْهُنَّ من الفضل.
- ه. توضيح التَّشبيه في الآية، وبيان أنَّه تشبيه السَّلب في النُّزول لا في العلقِ.

أمًّا عدد الآيات التي وردت فيه هذه الصِّيغة من النِّداء فهو: [٢].

أمًّا عدد التَّكرار فهو أيضًا: [٢]. وهي: [الأحزاب:٣٠ - ٣٦].

### السادس عشر: ﴿..يَا قَوْمَنَا....﴾ [الأحقاف: ٣٠ - ٣١]:

١ - وقد جاءت هذه الصيغة في الخطاب القرآني على لسان الجنّ مرَّتين: ﴿قَالُوا يَا قَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَابًا أُنْزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَى مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِى إِلَى الْحَقِّ وَإِلَى طَرِيقٍ مُسْتَقِيمٍ ۞ يَا قَوْمَنَا أَجِيبُوا دَاعِىَ اللّهِ وَآمِنُوا بِهِ يَغْفِرْ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُجِرْكُمْ مِنْ خُذَابِ أَلِيمٍ ۞ [الأحقاف:٣١ - ٣١].

٢ - وتدلُّ الآيتان على:

أ. وجود الجنِّ.

ب. سماع الجنِّ للقرآن الكريم، أنهم مخاطبون به، ويدلُّ على ذلك أنهم أنذروا قومهم.

ج. إثباتُ أَنَّ النَّبِي صَاَّلَقُ عَلَيْهِ وَسَاتَ إلى الجنِّ كما أَنَّه مرسلٌ إلى الإنس، ويدلُّ على ذلك أيضًا ما سبق من تفسير قول الله عَنَّ وَجَلَّ: ﴿ يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَالْأِنْسِ أَلَمْ يَ أُتِكُمْ رُسُلُّ مِنْكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِي وَيُنْذِرُ ونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَذَا ﴾ [الأنعام: ١٣٠].

أمًّا عدد الآيات التي وردت فيه هذه الصِّيغة من النِّداء فهو: [٢].

أمًّا عدد التَّكرار فهو أيضًا: [7]. وهي: [14 - 80].



## السابع عشر: ﴿ ... يَا أُولَى الأَبْصَارِ ﴾ [الحشر: ٢]:

#### ١ - بيان المعنى:

قوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿يَا أُولَى الأَبْصَارِ﴾ أي: إن الخطاب المنزَّل يعقله وينتفع به أصحاب البصائر السليمة النافذة، والعقول الراجحة. وتمام الآية: ﴿هُوَ الذي أُخْرَجَ الذينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِنْ دِيَارِهِمْ لأَوَّلِ الْحَشْرِ مَا ظَنَنْتُمْ أَنْ يَخْرُجُوا وَظَنُّوا أَنَّهُمْ مَانِعَتُهُمْ حُصُونُهُمْ مِنَ اللَّهِ فَأَتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَحْتَسِبُوا وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ يُخْربُونَ بُيُوتَهُمْ بِأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِي الْمُؤْمِنِينَ فَاعْتَبِرُوا يَا أُولِي الأَبْصَارِ﴾.

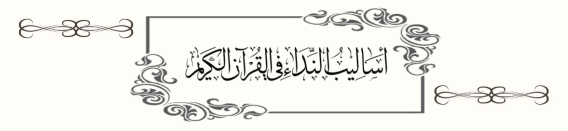
أي: تدبَّروا وانظروا فيما نزل بقريظة والنَّضير(١١)، فقايسوا فعالهم، واتَّعظوا بالعذاب الذي نزل بهم. و(العبر): جمع عبرة، وهي كالموعظة مما يتعظ به الإنسان، ويعمل به، ويعتبر ليستدلُّ به على غيره. و(العبرة): الاعتبار بما مضى. وقيل: (العبرة): الاسم من الاعتبار. والعرب تقول: (اللهمَّ اجْعَلْنا ممَّن يَعبَرُ الدُّنيا ولا يَعْمُرُها)، أي: ممَّن يعتبر بها، ولا يموت سريعًا حتَّى يرضيك بالطاعة (٢).

و"(العبرة) بالكسر: الاسم من الاعتبار، وبالفتح: تحلب الدَّمع، وعَبِر الرَّجل والمرأة والعين من باب: (طَرب)، أي: جرى دمعه، والنَّعت في الكلِّ عابر، واستعبرت عينه أيضًا، و(العبران) الباكي.. "(٣).

<sup>(</sup>١) كانت في (يثرب) منهم ثلاث قبائل مشهورة: ١- (بنو قَيْنُقَاع): وكانوا حلفاء الخزرج، وكانت ديارهم داخل (المدينة). ٢- (بنو النَّضِير): وكانوا حلفاء الخزرج، وكانت ديارهم بضواحي (المدينة). ٣- (بنو قُريْظة): وكانوا حلفاء الأوس، وكانت ديارهم بضواحي (المدينة). انظر: سبل الهدى والرَّشاد (٣٢٦/٤)، البداية والنِّهاية (٤/٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: لسان العرب، مادَّة: (عبر) (٢٩/٤). تاج العروس (٢١/١٥)، القاموس المحيط (ص:٩٩٥).

<sup>(</sup>٣) مختار الصحاح، مادَّة: (عبر) (ص:٤٦٧)، وانظر: لسان العرب، (٤/٩/٥)، تاج العروس (١٦/٥٠٥)، والصحاح (٧٣٢/٢)، وانظر: فتح الباري، لابن حجر (٢١/١٥)، عمدة القاري، للعيني (٢٦/٢٤).



أمَّا (الاعتبار) فهو الحالة التي يُتَوصَّل بها من معرفَة المشَاهد إلى ما ليس بمُشَاهَدٍ (١). أو هو التَّدبر وقياس ما غاب على ما ظهر. ويكون بمعنى: (الاحتبار والامتحان)، [نحو] عَبَرْتُ الدَّراهم واعتبرتها فوجدتها ألفًا. وبمعنى: (الاتعاظ) نحو: ﴿فَاعْتَبِرُوا يَا أُولِي الأَبْصَارِ﴾، وبمعنى: (الاعتداد بالشَّيء في ترتيب الحكم) نحو قول الفقهاء: (الاعتبار بالعقب)، أي: الاعتداد في التَّقدُّم به (٢). و(العبرة) و(الاعتبار): الاتعاظ، أو الاعتبار بما مَضَى. وتكون بمعنى: الاعتداد بالشَّيء في ترتيب الحكم، نحو قولمم: (العبرة بالعقب)، أي: الاعتداد في التَّقدم بالعقب كذا في (المصباح) (١).

وقيل: الجحاوزة من عدوة دنيا إلى عدوة قصوى، ومن علم أدبى إلى علم أعلى، ففي لفظها بما ينالون من ورائها مما هو أعظم منها إلى غاية العبرة العظمي<sup>(٤)</sup>.

#### ٢ – الاستدلال بالأية على القياس:

وقد استدلَّ جمعٌ من المفسِّرين بهذه الآية على الاحتجاج القياس.. (٥).

<sup>(</sup>۱) وقال المفسِّرون: (الاعتبار) هو النَّظر في حقائق الأشياء وجهات دلالتها ليعرف بالنَّظر فيها شيء آخر من جنسها. والاعتبار له مفاهيم مختلفة، وتتعدَّد هذه المفاهيم بتعدُّد الفنون. انظر: الكليات (ص:١٤٧- ١٤٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: التَّعاريف (ص:٧٣-٧٤)، وتاج العروس، مادَّة: (عبر) (١١/١٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: المصباح المنير، مادَّة: (عبر) (٣٩٠-٣٨٩/٢)، وكذلك التَّعاريف (ص:٥٠١)، وانظر: بغية المسترشدين، لعبد الرَّحمن باعلوي الحضرمي، الشَّافعي (ص:٥٥١).

<sup>(</sup>٤) انظر: التَّعاريف (ص:٥٠١)، وانظر: نظم الدرر (٣٣/٢).

<sup>(</sup>٥) انظر: روح المعاني (٤/٢٢)، (٢٢/٤)، تفسير البيضاوي (٥/ ١٩٨)، التحرير والتنوير (٧/٢٨)، تفسير النسفي (٦/٣٥)، مجموع الفتاوى، تفسير النسفي (٦/٣٥)، تفسير أبي السعود (٢٢٦/٨)، تفسير السمعاني (٣٩٧/٥)، قال الرازي رَحَمُهُ أَللَّهُ: لابن تيمية (٤/٧٥)، نظم الدُّرر (٧/٣١٥)، تفسير ابن جزي (٢٥٨/٢). قال الرازي رَحَمُهُ أللَّهُ: "اعلم أنا قد تمسكنا بهذه الآية في كتاب: (المحصول من أصول الفقه) على أن القياس حجة". تفسير الرازي (٣٥/٢٩).



ورأى غيرهم أنها لا تدلُّ على القياس (١)، وهي مسألة مختلف فيها، وهي مبسوطة في كتب أصول الفقه.

ويذكر ابنُ تيمية رَحْمَدُاللَّهُ أَنَّ "بعض المواضع يذكر سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ الأصل المعتبر به ليستفاد حكم الفرع منه من غير تصريحٍ بذكر الفرع، كقوله عَنَوْجَلَّ: ﴿أَيَودُ أَحَدُكُمْ أَن ليستفاد حكم الفرع منه من غير تصريحٍ بذكر الفرع، كقوله عَنَوْجَلَّ: ﴿أَيَودُ أَحَدُكُمْ أَن تَكُونَ لَهُ جَنَّةٌ مِّن نَجْيلٍ وَأَعْنَابٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ لَهُ فِيهَا مِن كُلِّ الثَّمَرَاتِ وَأَصَابَهُ الْكِبَرُ ﴾ إلى قوله عَنَوْجَلَّ: ﴿كَذَلِكَ يُبَيِّنُ الله لَكُمُ الآياتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ ﴾ الله قوله عَنَوْجَلَّ: ﴿كَذَلِكَ يُبَيِّنُ الله لَكُمُ الآياتِ لَعَلَّكُمْ مَ تَتَفَكَّرُونَ ﴾ [البقرة:٢٦٦]؛ فإنَّ هذا يحتاج إلى تفكُّر؛ ولهذا سأل عمر رَضِوَلِيَّلُهُ عَنْهُ عنها من حضره من الصَّحابة رَضَوْلِيَّلُهُ عَنْهُمْ فأجابه ابن عباس رَضَالِيَّهُ عَنْهُمَ بالجواب الذي أرضاه (٢).

ونظير ذلك ذكر القصص؛ فإنها كلها أمثال هي أصول قياس واعتبار، ولا يمكن هناك تعديد ما يعتبر بها؛ لأنَّ كل إنسان له في حالة منها نصيب، فيقال فيها: ﴿لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لأُولِي الأَلْبَابِ﴾ [يوسف:١١١]، ويقال عقب حكايتها: ﴿فَاعْتَبِرُوا يَا أُولِي الأَبْصَارِ﴾ [الحشر:٢]، ويقال: ﴿قَدْ كَانَ لَكُمْ آيَةٌ فِي فِئَتَيْنِ الْتَقَتَا﴾ إلى قوله عَنَّهَبَلَ: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لأُولِي الأَبْصَارِ﴾ [آل عمران:١٣]، والاعتبار هو القياس بعينه.

<sup>(</sup>۱) ومنهم ابن جزي رَحِمَهُ أَللَهُ في (تفسيره)، حيث قال: "استدلَّ الذين أثبتوا القياس في الفقه بهذه الآية، واستدلالهم بها ضعيف خارج عن معناها..". تفسير ابن جزي (۱۰۷/٤)، وانظر: المحلى، لابن حزم (۳٦٤/۹).

<sup>(</sup>٢) روى البخاري عن عبيد بن عمير، قال: قال عمر رَضَالِيَّهُ عَنهُ يومًا لأصحاب النبي صَالَّلْلَهُ عَلَيهِ وَسَلَّمُ: فيم ترون هذه الآية نزلت: ﴿أَيُودُ أَحَدُكُمْ أَنْ تَكُونَ لَهُ جَنَّهُ ﴾؟ قالوا: الله أعلم، فغضب عمر رَضَالِيَّهُ عَنهُ فقال: ((قولوا نعلم أو لا نعلم))، فقال ابن عباس رَضَالِيَّهُ عَنْهُ: في نفسي منها شيء يا أمير المؤمنين، قال عمر: ((يا ابن أحي قل ولا تحقر نفسك))، قال ابن عباس: ضربت مثلًا لعمل، قال عمر رَضَالِللهُ عَنهُ: ((أي عمل؟))، قال ابن عباس رَضَالِلهُ عَنهُ: لعمل، قال عمر: ((لرجل غني يعمل بطاعة الله عَنَّوَجَلَّ، ثم بعث الله عمل؟))، قال ابن عباس رَضَالِلهُ عَنهُ: لعمل، قال عمر: ((لرجل غني يعمل بطاعة الله عَنَوَجَلَّ، ﴿كَذَلِكَ له الشيطان، فعمل بالمعاصي حتى أغرق أعماله)). صحيح البخاري [٤٥٣٨]. فقوله عَنَوَجَلَّ: ﴿كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللّه لَكُمُ الآيَاتِ﴾ تذييل، أي: كهذا البيان الذي فيه تقريب المعقول بالمحسوس بين الله عَنَوَجَلً نُصحًا لكم؛ رجاء تفكركم في العواقب حتى لا تكونوا على غفلة.



كما قال ابنُ عباس رَضَاللَّهُ عَنْهُمَا لما سئل عن (دية الأصابع) فقال: هي سواء (١). واعتبروا ذلك بالأسنان، أي: قيسوها بما، فإنَّ الأسنان مستوية الدِّية مع احتلاف المنافع، فكذلك الأصابع. ويقال: اعتبرت الدَّراهم بالصَّنْجَة $(^{7})$  إذا قدَّرتها بها $(^{7})$ .

قال الإمام المطرزي رَحْمَدُٱللَّهُ في (عنوان الأصول): "والقياس حجة؛ لقوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ فَاعْتَبِرُ وا ﴾ [الحشر: ٢] (٤) ...

(١) واستدلَّ على ذلك بروايات منها ما جاء في صحيح البخاري [٦٨٩٥] عن ابن عباس رَعِيَالِيَّهُ عَنْهُمَا عن النبي صَلَّالَّلْهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قال: ((هذه وهذه سواء)) يعنى: الخنصر والإبمام.

- (٣) مجموع الفتاوى، لابن تيمية (٥٠/١٤)، وانظر: أحكام القرآن الكريم (٣١٧/٥)، المستصفى (۲۹۳/۱)، (۲۷۰/۱)، الإبحاج (۱۰/۳)، (۲۷٤/۳)، أصول السَّرخسي (۹۳/۲)، (۲۰۲/۱)، (١٢٥/٢)، المنخول (١٢٩/١).
- (٤) فمن العلماء من يرى أنَّ الاعتبار عامٌّ يشمل كلَّ شيءٍ فيه ردُّ الشَّيء على المثيل سواء في الاتِّعاظ، أو الحكم الشُّرعي فيدخل في ذلك القياس؛ لأنَّه رد الشَّيء إلى شبيهه، وتعديةٌ من أصل إلى فرع. والاستدلال بهذه الآية على القياس مع المناقشة والترجيح مبسوط في كتب الأصول، انظر: أحكام القرآن، للجصَّاص (٣١٧/٥)، أصول السَّرخسي (٩٣/٢) فما بعد، المحلَّى (٣٦٤/٩)، المستصفى (٢٩٣/١) فما بعد، النُّبذة الكافية (ص: ٦٢)، الإبحاج (٩/٣) فما بعد، المعتمد (٢٢٣/٢)، شرح التَّلويح (١١/٢)، المحصول (٧٣/٥)، حاشية العطَّار (٢٥٠/٢)، روضة النَّاظر (٢٨٥/١)، قواطع الأدلَّة (٩٢/٢) فما بعد، كشف الأسرار (١٠٨/٢)، (٣٠٦/٣) فما بعد، إرشاد الفحول (٢٤٠/١)، الإحكام، للآمدي (٩٠/١)، (٣٢/٤) فما بعد، الإمام في بيان أدلة الأحكام، للعزِّ بن عبد السَّلام (ص:١٦٣)، الإنصاف، للبطليوسي (ص:١٣٨)، الاجتهاد من كتاب التَّلخيص، لإمام الحرمين (ص:١١٤)، البحر المحيط=

<sup>(</sup>٢) (الصَّنْجَة): الميزان -بفتح فسكون- ما يوضع في الميزان مقابل ما يوزن لمعرفة قدره. وقد تنطقُ بالسِّين بدل الصَّاد، وهي فارسيَّة الأصل. وكلُّ كلمة لا يكون فيها حرف من (حروف الإذلاق) -وهي: (فرَّ من لبِّ)-، فهي كلمة غير عربيَّة أصلا، أي: معربة. ومن هذه الكلمات: (الصنحة). وفي (مختار الصِّحاح): "صَنْجَة الميزان: ما يوزن به معرب ولا تقل سنجة". مختار الصحاح، مادة: (صنج) (ص:٣٧٥). وفي (الموسوعة الفقهية الكويتية): "(الصَّنْج) لغة: شيء يُتَّخذ من صفْر يُضربُ أحدهما على الآخر وآلة بأوتار يضرب بها، ويقال لما يُجعل في إطار الدُّفِّ من النُّحاس المدوَّر صغارًا: (صُنُوج) أَيْضًا. ويؤخذ من استعمالات الفقهاء للفظ: (الصَّنْجَة) أنَّ المراد بها عندهم: قطعٌ مَعْدِنِيَّةٌ ذاتُ أَثْقَالِ محدودة مختلفة المقادير يوزن بها. الموسوعة الفقهية الكويتيَّة (٥/٢٨).



..ولإجماع الصحابة، عَمِلَ به الخلفاءُ الأربعة، ولم ينكره الباقون"(١).

## ٣ – إجمال النَّتائج المستفادة:

وممَّا سبق يتبيَّن أن معنى قوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿فَاعْتَبِرُوا﴾.

أ. احملوا أنفسكم بالإمعان في التَّأمل في عظيم قدرة الله عَزَّوَجَلَّ.

ب. الاعتبار أحد قوانين الشَّرع، والسَّعيد من اعتبر بغيره؛ لأنَّه ينتقل عقله من حال ذلك الغير إلى حال نفسه، ومن لم يعتبر بغيره اعتبر به غيره.

ج. احتج بالآية مثبتوا القياس فإنّه مجاوزة من الأصل إلى الفرع، والجحاوزة اعتبار، وهو مأمور به في هذه الآية فهو واجب. ولما كان الاعتبار عظيم النّفع، لا يحصل إلّا للكُمّل، زاده تعظيمًا بقوله عَزَّوَجَلّ: ﴿يَا أُولِي الأَبْصَارِ﴾ بالنّظر بأبصاركم وبصائركم في غريب هذا الصّنع؛ لتحقّقوا به ما وعدكم على لسان رسوله صَلّاتَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ من إظهار دينه، وإعزاز نبيّه صَلّاتَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ، ولا تعتمدوا على غير الله عَزَّوَجَلّ. (٢).

د. الاعتبار مأخوذ من العبور والجاوزة من شيء إلى شيء؛ ولهذا سمّيت (العَبْرة) - بفتح العين - عبرة؛ لأنها تنتقل من العين إلى الخدّ. وسمّي (علم التّعبير)؛ لأنّ صاحبه ينتقل من التّخيل إلى المعقول، وسمّيت (الألفاظ) عبارات؛ لأنها تنقل المعاني عن لسان القائل إلى عقل المستمع.

<sup>=(</sup>٢/٣٣٧)، (٩/٤)، (١٩/٤)، والتَّحبير شرح التَّحرير (٢/٥٩٥)، (٣٤٨٢/٧) فما بعد، والتَّقرير والتَّحبير (٣٢٥/٣) فما بعد.

<sup>(</sup>۱) انظر تحقيقنا: سبيل الوصول إلى عنوان الأصول (في الأصول)، وهو شرح وتحقيق ودراسة لعنوان الأصول في أصول الفقه، لأبي حامد المطرزي. مطبوع في دار الضياء، الكويت، الطبعة الأولى [٣٦٦ه] (ص: ٢٨١-٢٨١).

<sup>(</sup>٢) انظر: نظم الدرر (١٩/١٤).

<sup>(</sup>٣) إنَّ العَبْرة –بفتح العين– ليست هي فقط الدَّمعة، بل الدَّمعة التي تسيل على جزء من الخدِّ بعد أن تجتاز المآقى، و(المآقى): أطراف العين.



هـ. في الآية دعوة إلى التَّأَمُّل والنَّظر في سُنَّةُ اللهِ عَنَّوَجَلَّ ودأبه في الأمم السَّابقين واللَّحقين، والاعتبار بما قصَّ الله عَنَّوَجَلَ علينا من نبأهم.

و. إنَّ هذا اللَّون من ألوان الخطاب له أهميَّة عظيمة لا تخفى على كلِّ متأمِّلٍ؟ ولذلك قد سبق إفراده بالدِّراسة والبحث ضمن الموضوعات فيما يتعلَّق من الخطاب بحال الإنسان ومشاعره وأحاسيسه.

## الثامن عشر: ﴿..يَا أَيُّهَا الذينَ هَادُوا... ﴿ [الحمعة: ٦]:

وتمام الآية: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الذينَ هَادُوا إِنْ زَعَمْتُمْ أَنَّكُمْ أَوْلِيَاءُ لِلَّهِ مِنْ دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُا الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾.

وهو (نداء تنبيه مع ذمِّ)، والخطاب إلى عامَّة بني إسرائيل.

وقد جاء النّداء مسبوقًا ب: ﴿قُلْ للاهتمام بما بعد القول بأنّه كلام يراد إبلاغه إلى النّاس بوجه خاصِّ منصوصٍ فيه على أنّه مرسل بقول يبلّغه، وإلا فإنَّ القرآن كله مأمورٌ بإبلاغه، أي: يا أيُّها الرَّسول الذي هم قاطعون بأنّه رسوله الله صَاَلَتهُ عَلَيْهِ وَسَالَمَ وَ وَلَمْذَه الآية نظائر في القرآن مفتتحة بالأمر بالقول وستأتي عند ذكر صيغة: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ لَا الكَافِون: ١]. و ﴿هَادُوا ﴾: تَابُوا. وقد ذكر ابن العربي رَحْمَهُ اللّهُ في (أحكام القرآن الكريم) لهذه الكلمة أربعة من المعاني: أحدها: "هَادَ يَهُودُ: تَابَ. الثَّانِي: هَادَ: إذَا سَكَنَ. الثَّالِثُ: هَادَ: فَتَرَ. الرَّابِعُ: هَادَ: دَخَلَ فِي الْيَهُودِيَّةِ.

وقد قيل في قوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿ كُونُوا هُودًا ﴾ [البقرة:١٣٥]، أي: يهُودًا. ثمَّ حذف الياء.

فأمًّا من قال: إنَّه التَّائب يشهدُ لهُ قوله عَنَّهَ عَلَّ: ﴿إِنَّا هُدْنَا إِلَيْكَ ﴾ [الأعراف:١٥٦]، أي: تُبْنَا، وكلُّ تائب إلى ربِّه ساكنٌ إليه فاترٌ عن معصيته. وهذا معنى متقارب"(١). وقد

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن الكريم، لابن العربي (٢/٩٥/٢). وينظر أيضًا مفصَّلًا في (لسان العرب)، مادَّة: (هود) (٢/٩٥/٣).



قال الله عَزَوَجَلَ في الآية التَّالية: ﴿وَلا يَتَمَنَّوْنَهُ أَبَدًا بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ﴾ [الجمعة:٧].

قال ابن القيِّم رَحِمَهُ اللَّهُ: "وتأمَّل حرف (لا) كيف تجد في نمايته ألفًا يمتدُّ بحا الصَّوت ما لم يقطعه ضيقُ النَّفس فآذن امتداد لفظها بامتداد معناها، ولن يعكس ذلك فتأمَّله، فإنَّه معنى بديع، وانظر كيف جاء في أفصح الكلام، كلام الله عَرَّفِجَلَّ: ﴿وَلا يَتَمَنَّوْنَهُ أَبَدًا ﴾ بحرف (لا) في الموضع الذي اقترن به (حرف الشَّرط) بالفعل، فصار من صيغ العموم، فانسحب على جميع الأزمنة، وهو قوله عَرَّفِجَلَّ: ﴿إِنْ زَعَمْتُمْ أَنَّكُمْ أَوْلِيَاءُ لِللّهِ مِنْ دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُا الْمَوْتَ ﴾ كأنَّه يقول: متى زعموا ذلك لوقت من الأوقات أو زمن من الأزمان، وقيل لهم: تمنَّوا الموت فلا يتمنَّونه أبدًا. وحرف الشَّرط دلَّ على هذا المعنى، وحرف (لا) في الجواب بإزاء صيغة العموم؛ لاتِّساع معنى النَّفي فيها.."(١).

والحاصل أنَّ الله عَرَّوَجَلَّ بيَّن أنَّ كلَّ همِّهم، وكلَّ أملهم الحياة الدُّنيا، وهم يعرفون أنهم بعد الموت سينتقلون إلى العذاب بسبب ظلمهم وكفرهم.

ولقد عاين النَّاسُ وأدركوا عظيم جبن اليهود، وكبير حرصهم على الحياة الدُّنيا. وقد قال الله عَرَّفَجَلَّ: ﴿لا يُقَاتِلُونَكُمْ جَمِيعًا إلا فِي قُرىً مُحَصَّنَةٍ أَوْ مِنْ وَرَاءِ جُدرٍ بَأْسُهُمْ بَيْنَهُمْ شَقَى ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لا يَعْقِلُونَ ﴾ [الحشر: ١٤].

أمًّا عدد الآيات التي وردت فيه هذه الصِّيغة من النِّداء فهو: [١]. أمَّا عدد التَّكرار فهو أيضًا: [١]. وهي: [الجمعة: ٦].

التاسع عشر: ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ كَفَرُوا... ﴾ [التحريم: ٧]:

#### ١ - بيان المعنى:

جاء في تفسير قول الله عَنَّوَجَلَّ: ﴿يَا أَيُّهَا الذينَ كَفَرُوا لا تَعْتَذِرُوا الْيَوْمَ إِنَّمَا تُجُزَوْنَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾ أنَّه "مقول لقول قد حذف ثقةً بدلالة الحال عليه، يقال لهم ذلك

<sup>(</sup>۱) انظر تمام كلامه في (بدائع الفوائد) (۱۰۲/۱-۳۰۱).



عند إدخال الملائكة إيَّاهم النَّار حسبما أمروا به، فتعريف (اليوم) للعهد، ونهيم عن الاعتذار؛ لأنهم لا عذرَ لهم؛ أو لأنَّ العذر لا ينفعهم. ﴿إِنَّمَا تُجْزَوْنَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾ في الدُّنيا من الكفر والمعاصي بعد ما نهيتم عنهما أشدَّ النَّهي، وأمرتم بالإيمان والطَّاعة على أتمِّ وجه"(١).

ونظيره في المعنى نحو قول الله عَزَوَجَلَّ: ﴿فَيَوْمَبِدٍ لا يَنْفَعُ الذينَ ظَلَمُ وا مَعْ ذِرَتُهُمْ وَلا هُمْ يُسْتَعْتَبُونَ﴾ [الروم: ٥٧]، ونحو: ﴿ذَلِكُمْ بِأَنَكُمُ اتَّخَ ذْتُمْ آيَاتِ اللَّهِ هُـزُوًا وَغَـرَّتْكُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا فَالْيَوْمَ لا يُخْرَجُونَ مِنْهَا وَلا هُمْ يُسْتَعْتَبُونَ﴾ [الجاثية: ٣٥].

#### ٢ – النتائج:

وممَّا سبقَ يتبيَّن أنَّ الخطاب إلى الذين كفروا قطعٌ لأعذارهم حتَّى لا تكون لهم حَجَّة. وقوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿لا تَعْتَذِرُوا الْيَوْمَ﴾، أي: فإنَّ هذا اليوم ليس يوم الاعتذار، فقد فات زمان الاعتذار، وصار الأمر إلى ما صار..

وسيأتي مزيد بيان عند تفسير قول الله عَزَّقِجَلَّ: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾ [الكافرون: ١]. أمَّا عدد الآيات التي وردت فيه هذه الصِّيغة من النِّداء فهو: [١]. أمَّا عدد التَّكرار فهو أيضًا: [١]. وهي: [التَّحريم: ٧].

العشرون: ﴿ يَا أَيُّهَا الإِنْسَانُ... ﴾ [الانفطار: ٦]:

#### ١ - بيان المعنى:

أمَّا يتعلَّق بمعنى كلمة (إنسان) فقد سبق في (عموم الخطاب)، وكذلك الخطاب بهذه الصِّيغة.

<sup>(</sup>۱) روح المعاني (۱۵۸/۲۸)، وانظر: تفسير أبي السعود (۲٦٨/۸).



وفي الآية ما يدلُّ على أنَّ الإنسان يتميَّزُ عن سائر المخلوقات بهذا الوصف، مكرَّمُ ومنعم عليه، فيتحتَّم عليه أن يقابل النِّعمة بالشُّكر وأداء ما يجب عليه، وأن لا يتجرأ على عصيان من خلقه، وأنعم عليه بالنِّعم التي لا تحصى، وجعل له الحياة مؤقَّتة، وهي دار اختبار له وامتحان، وأن لا ينخدع بزخرف الدُّنيا وإغواء الشَّيطان.

## ٢ – إجمال ما يستفاد مما ولي المنادَى:

قال الله عَرَّوَجَلَّ: ﴿يَا أَيُّهَا الإِنْسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ الْكَرِيمِ ﴾ [الانفطار: ٦]، أي: "أيُّ شيءٍ حدعك وجرَّأك على عصيانه، وقد علمت ما بين يديك من الدَّواهي التَّامَّة، والعراقيل الطَّامَّة، وما سيكون حينئذٍ من مشاهدة أعمالك كلِّها؟ والتَّعرض لعنوان كرمه عَرَّقِجَلَّ للإيذان بأنَّه ليس ممَّا يصلح أن يكون مدارًا لاغتراره يغويه الشَّيطان، ويقول له: افعل ما شئت فإنَّ ربَّك كريم قد تفضَّل عليك في الدُّنيا وسيفعل مثله في الآخرة، فإنَّه قياس عقيم، وتمنية باطلة، بل هو مما يوجب المبالغة في الإقبال على الإيمان والطَّاعة، واحتناب الكفر والعصيان، كأنَّه قيل: ما حملك على عصيان ربِّك الموصوف بالصِّفات الزَّاجرة عنه الدَّاعية إلى خلافه؟!"(١) إلى غير ذلك من الصِّفات التي هي مقرِّرةٌ للرُّبوبيَّة الكرم الله عَرَبَجَلَّ.

وقد خلق الله عَرَّوَجَلَّ الإنسان وكرَّمه ونعَّمه، وما جاء من صيغة النِّداء في خطاب الإنسان تدلُّ على أنَّ الله عَرَّوَجَلَّ قريب من عباده، ينبِّههم إلى ما فيه الخيرُ لهم. و (ما ولي المنادَى) فيه ما فيه من التَّذكير بالنِّعم، ونلحظ ذلك في الآية السَّابعة من (سورة الانفطار): ﴿يَا أَيُّهَا الْإِنْسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبِكَ الْكَرِيمِ ۞ الَّذِى خَلَقَكَ فَسَوَّاكَ فَعَدَلَكَ ۞ الانفطار: ٦-٧]، وحيث جاء ذكر الإنسان في (سورة التِّين) قال عَرَّوَجَلَّ: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي السَّورتين، وكذلك التَّذكير بالخلق في أحسن تقويم.

<sup>(</sup>١) تفسير أبي السُّعود (١٢١/٩)، وانظر: البحر المديد (٧/٤٥٢).



قال الله عَرَّوَجَلَّ: ﴿ وَالتِّينِ وَالزَّيْتُونِ ۞ وَطُورِ سِينِينَ ۞ وَهَذَا الْبَلَدِ الْأَمِينِ ۞ لَقَـدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ۞ ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلِينَ ۞ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُ وا وَعَمِلُ وا الصَّالِحَاتِ فَلَهُمْ أَجْرُ غَيْرُ مَمْنُونٍ ۞ فَمَا يُكَذِّبُكَ بَعْدُ بِالدِّينِ ۞ أَلَيْسَ اللّهُ بِأَحْكَمِ الْحَاكِمِينَ ۞ ﴿ [التين: ١ – ٨].

وقد أقسم بذلك على أنَّ الإنسان بعد أن جعل في أحسن تقويم إن آمن وعمل صالحًا كان له أجر غير ممنون، وإلا كان في أسفل سافلين، فتضمَّنت السُّورة بيان ما بعث به هؤلاء الرُّسل عَلَيْهِمَّالسَّلامُ.

ج. أمًّا عدد الآيات التي وردت فيه هذه الصِّيغة من النِّداء فهو: [٢].

أمَّا عدد التَّكرار فهو أيضًا: [٢]. وهي على النَّحو التَّالي: [الانفطار:٦] [الانشقاق:٦].

## الحادي والعشرون: ﴿.. يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾ [الكافرون: ١]:

#### ١ - بيان المعنى:

وقد جاء النّداء مسبوقًا ب: ﴿قُلْ ﴾، وذكر العلامة محمد الطّاهر بن عاشور رَحِمَهُ أللّهُ انتاحها ب: ﴿قُلْ ﴾؛ للاهتمام بما بعد القول بأنّه كلام يراد إبلاغه إلى النّاس بوجه خاص منصوص فيه على أنّه مرسل بقول يبلّغه، وإلّا فإن القرآن كله مأمور بإبلاغه، ولهذه الآية نظائر في القرآن مفتتحة بالأمر بالقول في غير جواب عن سؤال منها: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الذينَ هَادُوا إِنْ زَعَمْتُمْ أَنْكُمْ أُولِيَاءُ لِلَّهِ ﴾ [الجمعة: ٦].

والسُّور المفتتحة بالأمر بالقول (خمس) سور: ﴿قُلِلْ أُوحِيَ ﴾ [الحن: ١]: سورة الكافرون، وسورة الإحلاص، والمعوِّذتان، فالثَّلاث الأول لقول يبلِّغه، والمعوِّذتان لقول



يقوله لتعويذ نفسه. وابتدئ خطابهم بالنّداء لإِبلاغهم؛ لأنّ النّداء يستدعي إقبال أذهانهم على ما سيلقى عليهم (١).

والحاصل أنَّم قد نودوا بوصف الكافرين؛ لأنَّم كانوا كذلك؛ ولأنَّ في هذا النِّداء تحقيرًا لهم، واستخفافًا بهم، ولبيان أنَّم ليسوا على شيءٍ، وتحريضًا لهم حتَّى يخرجوا من ظلمات الكفر إلى نور الإيمان. وفيه أيضًا الإيذان بأنَّه (أي: مبلِّغ الخطاب صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) لا يخشاهم فقد ناداهم بما يكرهون من الوصف، وبما يثيرُ غضبهم، وما ذاك إلَّا ثقةً بالله عَزَّوَ عَلَّ الذي عصمه منهم وكفاه أذاهم.

وهنا قد يرد سؤال: "لم قال الله عَزَوَجَلَ في (سورة التَّحريم): ﴿يَا أَيُّهَا الذينَ وَهَا الذينَ وَهُا فَكُر: ﴿قُلُو التَّحريم: ٧]، ولم يذكر (قل)، وههنا ذكر: ﴿قُلُو النَّعريم: ٧]، ولم يذكر (قل)، وههنا ذكر: ﴿قُلُو النَّيهِ المُنكورة في (سورة التَّحريم) إنما تقال لهم يوم القيامة، وثمَّة لا يكون الرَّسول صَالَّتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَّ رسولا إليهم، فأزال الواسطة، وفي ذلك الوقت يكونون مطيعينَ لا كافرين، فلذلك ذكره بلفظ الماضي، وأمَّا ههنا فهم كانوا موصوفين بالكفر، وكان الرَّسول صَالَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَّ رسولا إليهم، فلا جرم قال: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ﴾"(٢).

وهنا أيضا مسألة مهمّةٌ تتعلّق بعذه الصّيغة من الخطاب القرآني، قال: "قوله عَرَقِجَلّ ههنا: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾ خطاب مع الكلِّ أو مع البعض؟ الجواب: لا يجوز أن يكون قوله عَرَقِجَلَّ: ﴿لا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ﴾ [الكافرون: ٢].. خطابًا مع الكلِّ؛ لأنَّ في الكفّار من يعبدُ الله عَرَقِجَلَّ كاليهود والنّصارى فلا يجوز أن يقول لهم: ﴿لا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ﴾ ولا يجوز أيضًا أن يكون قوله عَرَقِجَلَّ: ﴿وَلا أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ﴾ [الكافرون: ٣-٥] خطابًا مع الكلِّ؛ لأنَّ في الكفّار من آمن وصار بحيث يعبدُ الله عَرَقِجَلَّ، فإذن وجب أن يُقال: مع الكلِّ؛ لأنَّ في الكفّار من آمن وصار بحيث يعبدُ الله عَرَقِجَلَ، فإذن وجب أن يُقال:

<sup>(</sup>١) انظر: التَّحرير والتَّنوير (٣٠/ ٥٣١).

<sup>(</sup>٢) تفسير الرَّازي (٣٢/٣٣).



إِنَّ قوله عَزَوَجَلَّ: ﴿يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾ خطابُ مشافهةٍ مع أقوامٍ مخصوصينَ، وهم الذين قالوا: نعبد إلهك سنة وتعبد آلهتنا سنة (١).

والحاصل أنَّا لو حملنا الخطاب على العموم دخل التَّخصيص، ولو حملنا على أنَّه خطابُ مشافهةٍ لم يلزمنا ذلك، فكان حمل الآية على هذا المحمل أولى.

## ٢ – إجمال ما يستفاد مما ولي المنادَى:

أ. الجمع بين الأمرِ والنّداء يدلُّ على أهميَّة ما سيلقى إليهم؛ ولإِظهار العناية بما بعد القول، فهو أمر مهمُّ؛ لأنَّه أمر عقدي يقتضي التَّبليغ من المبلّغ، ويقتضي الاستجابة من المخاطبين.

ب. لقد سبق أنَّ الخطاب بنحو: ﴿يَا أَيُّهَا الذينَ كَفَرُوا﴾، ﴿يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ﴾ هو من (خطاب الذَّم)؛ لتضمُّنه الإهانة، ولم يقع في القرآن في غير هذين الموضعين.

ج. جاء الخطاب هنا مسبوقًا به: ﴿قُلْ حيث ينفع المكلَّفين الاستجابة للرَّسول المبلِّغ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّرَ، وفي الآخرة يوم الجزاء ينقطع التَّكليف فيقال لهم: ﴿يَا أَيُّهَا الذينَ كَفُرُوا لا تَعْتَذِرُوا الْيَوْمَ إِنَّمَا تُحْزَوْنَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [التَّحريم:٧].

د. أمَّا عدد الآيات التي وردت فيه هذه الصِّيغة من النِّداء فهو: [١]. أمَّا عدد التَّكرار فهو أيضًا: [١]. وهي: [الكافرون: ١].



<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطَّبري (۲۲/۲٤)، تفسير القرآن العظيم، لابن أبي حاتم (۲۰۱/۱۰)، القرطبي (۱) انظر: تفسير الطَّبري (۳۲/۲۰)، الدُّر المنثور (۸/۲۰)، تفسير أبي السُّعود (۹/۲۰۲–۲۰۷)، فتح القدير (٥/ ۲۰۸)، الوجيز، للواحدي (۲۳۷/۲)، البغوي (۳۱۷/۵)، تذكرة الأريب في تفسير الغريب (۳۱۰/۱).



# المطلب الحادي عشر : النداء من حيث العموم والخصوص

## أولًا: نداء الجنس:

ولا بدَّ في البداية في بيان مصطلح: (الجنس).. جاء في (المغرب): "(الجنس) عن أئمَّةِ اللَّغة الضَّرب من كلِّ شيء، والجمع: (أجناس)، وهو أعمُّ من (النَّوع)، يقال: (الحيوان جنس)، و(الإنسان نوع)؛ لأنَّه أخصُّ من قولنا: (حيوان)، وإن كان جنسا بالنِّسبة إلى ما تحته.. "(۱).

أقول: وعلى ذلك فالجنس -بالكسر- أعمُّ من النَّوع، وهو كلُّ ضرب من الشَّيء، فالإبل جنس من البهائم. وعلى ذلك فإنَّه ينظر إلى (الإنسان) مثلا من منظورين:

الأوَّل: بالنِّسبة لما فوقه فهو نوع.

الثّاني: بالنّسبة لما تحته فهو جنس، فيكون النَّوع الذَّكر والأنثى. وهو جنسٌ قريب فلا جنس تحته، وإنما تحته النَّوع. و(الجِنْس) لغة: الضَّرب من كلِّ شيء، وهو أعمُّ من النَّوع<sup>(۲)</sup>. وعلى ذلك فالجنس ثلاثة أقسام: جنس قريب، وهو ما لا جنس تحته، وإنما تحته الأنواع كالإنسان والفرس ونحوهما أو جنس بعيد، وهو ما لا جنس فوقه، وتحته الأجناس كالجوهر – فليس فوقه جنس، وتحته أجناس، وهي الجسم والنَّامي والحيوان –

<sup>(</sup>١) المغرب، مادَّة: (جنس) (١٦٤/١).

<sup>(</sup>۲) انظر: مادَّة: (الجنس) في كلِّ من (الصِّحاح) (۹۱۰/۳)، لسان العرب (۲۳/۶)، مختار الصِّحاح (ص:۱۱۹)، المُغرب التَّوقيف على مهمات التَّعاريف (ص:۲۰٦)، المغرب التَّوقيف على مهمات التَّعاريف (ص:۲۰۲)، المغرب (م.۲۰۲).



وجنس متوسِّط، وهو ما فوقه جنس وتحته جنس كالجسم فإنَّ فوقه الجوهر، وتحته الحيوان.

وعند (المنطقيين) هو كلِّيُّ مَقُول على كثيرينَ مختلفينَ بالحقيقة في جواب ما هو؟ مثل: (حيوان) فهو يصدق على أنواع كثيرة مختلفة الحقائق كإنسان وفرس<sup>(۱)</sup>.

وبناءً على ما سبق من التَّعريفُ فإنِّ أستعرض الآيات التي تصلح أن تكون خطابًا للجنس. فقد جاء في تفسير قول الله عَزَّوَجَلَّ: ﴿يَا أَيُّهَا الإِنْسَانُ إِنَّكَ كَادِحُ ﴾ [الانشقاق:٦] أنَّه (خطاب الجنس)(٢). وجاء في تفسير قوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿لَتَرْكَبُنَّ طَبَقًا عَنْ طَبَقٍ ﴾ أنَّه (خطاب الجنس)؛ لأنَّ النَّداء في قوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿لَانشقاق:١٩]: ﴿لَتَرْكَبُنَّ ﴾ -بالضَّمِّ - على (خطاب الجنس)؛ لأنَّ النَّداء في قوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿يَا أَيُّهَا الإِنْسَانُ إِنَّكَ كَادِحُ ﴾ للجنس، نحو: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ ﴾ [البقرة:٢١]؛ فإنَّ المراد جنس النَّاس لا كلَّ فرد، وإلا فمعلوم أنَّ غير المكلَّف لم يدخل تحت هذا الخطاب، وهذا يغلَّب في خطاب أهل (مكَّة) -كما سبق-(٣).

ورجَّحَ الأصوليُّون دخول النَّبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الخطاب بـ: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>۱) انظر: شرح تنقيح الفصول (۱/ ۶۰۹)، انظر: التَّعريفات (ص: ۱۹۳)، شرح السُّلم المنورق للملوي بحاشية الصبَّان (ص: ۲۸)، شرح الشَّيخ درويش القويسني على السُّلَّم (ص: ۱۰–۱۷)، تسهيل المنطق، للبدخشاني (ص: ۲۷–۷۳)، التَّعاريف، للمناوي (ص: ۲۰۲)، الحدود الأنيقة (ص: ۲۷–۷۳)، وينظر: تلخيص منطق أرسطو، لابن رشد، (كتاب قاطيغورياس)، الجملد الثاني (ص: ۹-۱۰).

<sup>(</sup>۲) انظر: البحر المحيط (۲۰/۲۰)، البحر المديد (۲۲۹/۷)، تفسير الرَّازي (۳۱/ ۹۷ – ۹۸) (۲۲۱/۳۱)، غرائب القرآن (۲۸/۳۶)، القرطبي (۲۷۱/۱۹)، روح المعاني (۸۰/۳۰)، التَّحرير والتَّنوير (۲۲۱/۳۰)، أضواء البيان (۲۸/۸۶)، ابن عادل (۱۰/ ۲۷۸)، الكشاف (۲۳۲/۶)، المحرر الوحيز (۵/۵۶)، تفسير النسفي (۲۱۹/۳)، تفسير ابن جزي (۲۲۶/۶).

<sup>(</sup>٣) سبق بيان ذلك في الخطاب المكيِّ والخطاب المدين.



وفي القرآن سورتان أولهما: ﴿يَا أَيُّهَا النَّـاسُ ﴾ إحداهما في النَّصف الأوَّل، وهي السُّورة الرَّابعة منه، وهي (سورة النِّساء)، والثَّانية في النِّصف الثَّاني منه وهي (سورة الحجِّ). والأولى تشتمل على شرح المبدأ، والثَّانية تشتمل على شرح المعاد..فتأمَّل هذا التَّرتيب ما أوقعه في البلاغة "(١).

قال الرَّاغب رَحِمَهُ ٱللَّهُ في (المفردات): "والنَّاس قد يذكر ويراد به الفضلاء دون من يتناوله اسم النَّاس بحَوُّزا، وذلك إذا اعتبر معنى الإنسانيَّة، وهو وجود العقل والذِّكر، وسائر الأحلاق الحميدة والمعاني المختصَّة به، فإنَّ كلَّ شيءٍ عدم فعله المختصُّ به لا يكاد يستحقُّ اسمه، كاليد فإنَّما إذا عدمت فعلها الخاصَّ بما فإطلاق اليد عليها كإطلاقها على يد السَّرير ورجله. فقوله رَجَّكَ: ﴿ آمِنُوا كَمَا آمَنَ النَّـاسُ ﴾ [البقرة:١٣]، أي: كما يفعل من وجد فيه معنى الإنسانيَّة، ولم يقصد بالإنسان عينًا واحدًا بل قصد المعنى، وكذا قوله عَزَّوَ عَلَّ: ﴿ أُمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ ﴾ [النساء:٥٥]، أي: من وجد فيه معنى الإنسانيَّة أي: إنسان كان"(٢). وقال الرَّاغب رَحَمَدُ اللَّهُ: "وربما قصد به النُّوع كما هو وعلى هذا قوله عَزَّوَكِلَّ: ﴿أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ ﴾ [النساء:٥٥]. قيل في الآية: إنَّ المراد بالنَّاس هو النَّبي صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. وقيل: العرب "(٣).

=صَّ إِللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُخاطب به كغيره، وكان ما كان مصدَّرًا بأمر الرَّسول صَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بتبليغه فذلك لا يتناوله كقوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ﴾ [الأعراف:١٥٨]. المحصول (١٩٩/٣). وفي (اللُّمع): "إذا حوطب النَّيُّ صَلَّالِلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بخطاب خاصٌّ لم يدخل معه غيره إلا بدليل كقوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُزَّمِّلُ ۞ قُمِ اللَّيْلَ إِلَّا قَلِيلًا ۞ [المزمل:١-٢]". اللمع (٢/١). انظر: المسودة (٣٠/١)، القواعد والفوائد الأصولية (٢٠٧/١)، المستصفى (٢٣٨/١، ٢٤١، ٢٤٢) قواطع الأدلة (٢١/١)، التقرير والتحبير (٢٨٨/١)، الفصول في الأصول (١٣٧/١).

<sup>(</sup>١) البرهان في علوم القرآن (٢٢٦/٢).

<sup>(</sup>٢) مفردات القرآن الكريم، للرَّاغب، مادَّة: (نوس) (ص:٢٨)، البرهان في علوم القرآن (٢٢٧/٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير الطبري (٤٧٦/٨)، الدر المنثور (٥٦٦/ ٥٦٥)، روح المعاني (٥٧/٥-٢٦)، تفسير أبي السعود (۲/۹۰/۲)، النكت والعيون (٦/١٩٤)، المحرر الوجيز (٢/ ٦٨)، البيضاوي (٧٩/٢)، زاد المسير (٢١/٢)، (٢١/٢)، (٣٦٤/٢)، (١/٤٥٠)، ابن كثير (٣٣٦/٢)، أحكام القرآن، للجصَّاص (١٧١/٣)،=



والحاصل أنَّ النَّاس هنا عامُّ أريد به الخصوص، وهو النَّبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم، كما في قوله عَزَقِجَلَّ: ﴿الذين قَالَ لَهُمُ الناس إِنَّ الناس قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ ﴾ [آل عمران:١٧٣].

فالنَّاس الأولى عامٌّ أريد به خصوص رجل واحد، وهو (نعيم بن مسعود الأشجعي).

ويتبيَّن مما سبق:

أ. أنَّ نداء الجنس يدلُّ على عموم الخطاب، فهو من أعمِّ أنواع الخطاب (ما صَدُقًا)، أي: بالنِّسبة لما يندرج تحته من أفراد.

ب. أنَّ غير المكلَّف لا يدخل في هذا الخطاب..

ج. أن غير المشافهين بالخطاب يدخلون في الخطاب بالإجماع، لكن هل يدخلون بطريق الحقيقة أم الجاز؟ قولان تقدم بيان الراجح منهما.

### ثانيًا: نداء النوع:

أمَّا من حيث ذكر هذا اللُّون من الخطاب، فقد جاء عقب (خطاب الجنس)؛ لأنَّه أخصُّ منه.

وأمَّا ما يتعلَّق بالتَّعريف فقد جاء في (المعجم الوسيط) أنَّ (النَّوع): "الصَّنف من كلِّ شيءٍ (١)، ويقال: (ما أَدْرِي على أيِّ نَوْع هُوَ؟ أي: أيِّ وَجْة).

=الإتقان (٢/٣٤)، البرهان في علوم القرآن (٢٢٧/٢)، أضواء البيان (٩/٣٤٠)، البغوي (٢٥٦/١)، السراج المنير (١/٣١٠).

<sup>(</sup>۱) انظر: مادَّة: (الجنس) في كلٍ من (الصِّحاح) (٩١٥/٣)، لسان العرب (٢/٣٤)، مختار الصِّحاح (ص:١١٩)، المغرب (ص:١١٩)، المصباح المنير (١١١/١)، التَّوقيف على مهمَّات التَّعاريف (ص:٢٥٦)، المغرب (معايس اللغة) (١٦٤/١). ومادَّة: (النَّوع) في (المعجم الوسيط) (٩٦٤/٢)، ومادَّة: (صنف) في (مقاييس اللغة) (٣١٣/٣).



وفي (اصطلاح المناطقة): كُلِّيٌّ مَقُول على واحد أو على كثيرين متفقين في الحقائق في جواب ما هو؟ مثل: (إنسان)، فهو يصدق على أفراد كثيرة متَّفقة الحقائق، كزيد وعمرو<sup>(۱)</sup>.

وفي (علم الأحياء): وحدةً تصنيفيَّة أقلُّ من الجنس يتمثل في أفرادها نموذج مشترك محدود ثابت وراثي، جمع: أنواع"(٢). وبناءً على ما سبق من تعريف (الجنس) وتعريف (النَّوع) فإنِّي أستعرضُ الآيات التي تصلحُ أن تكون خطابًا للنَّوع.

فقد حاء في (نظم الدُّرر) في تفسير قول الله عَنَوَجَلَّ: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الذي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً﴾ [النساء: ١].

"لما كان خلق الحيوان أدلَّ على الوحدانيَّة والقهر بما خالف به الجمادات من الحياة التي لا يقدر على الانفكاك عنها قبل أجله، وبما له من أمور اضطراريَّة لا محيص له عنها، وأمور اختياريَّة موكولة في الظَّاهر إلى مشيئته، وكان أعجبه خلقًا الإنسان بما له من قوَّة النُّطق، قال دالا على ما دلَّ عليه بخلق الخافقين لافتا القول إلى (خطاب النَّوع) كلِّه إيذانًا بتأهُّلهم للخطاب، وترقيِّهم في عُلا الأسباب، من غير عطفٍ، إيذانًا بأن كلا من خلقهم وخلق ما قبلهم مستقل بالدِّلالة على ما سيق له: ﴿خَلَقَكُمْ الْيَالِي النَّاسِ المدعون لإلهية غيره"(٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: التَّعريفات (ص:۲۰۳)، شرح السُّلم المنورق للملوي بحاشية الصَّبان (ص:۷۰)، تسهيل المنطق، للبدخشاني (ص:٤٦)، وينظر: تلخيص منطق أرسطو، لابن رشد، (كتاب قاطيغورياس)، المجلد الثَّاني (ص:٩-١٠).

<sup>(</sup>٢) بقليل من التَّصرف عن (المعجم الوسيط): مادَّة: (نوع) (٩٦٤/٢)، وانظر: تاج العروس (٢٢/٢٨).

<sup>(</sup>٣) نظم الدُّر ١٦ (٦/٥٥٥).



وقد مثَّلَ لخطاب (النَّوع) الزَّركشيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ في (البرهان)، والسُّيوطيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ في (الإتقان) بقول الله عَزَّقِجَلَّ: ﴿ يَا بَنِي إِسْرائيلَ ﴾، والمراد: بنو يعقوب عَلَيْهِ السَّلَامُ (٢٠).

وقال الألوسي رَحْمَهُ ٱللَّهُ في (روح المعاني) تفسير قوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿قَالَ اهْبِطُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوُّ ۗ [الأعراف:٢٤]: "جَمَعَ الخطاب؛ لأنَّه في قوَّة (خطاب النَّوع)"(٣).

أقول: ويمكن أن يقال: إنَّ من (خطاب النَّوع) الآيات التَّالية:

قوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿ يَا أُيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ [البقرة:١٠٤].

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ ﴾ [النساء:٤٧].

﴿يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ﴾ [المؤمنون:٥١].

﴿ يَا أَيُّهَا النَّمْلُ ﴾ [النمل:١٨].

﴿يَا أَيُّهَا الْمَلاُّ ﴾ [النمل:٢٩، ٣٢، ٣٨]، و[القصص:٣٨].

﴿ يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ ﴾ [الأحزاب: ٣٠، ٣٦].

﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الذينَ هَادُوا﴾ [الجمعة: ٦].

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ [التحريم:٧].

﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ﴾ [الكافرون: ١].

<sup>(</sup>١) البرهان في علوم القرآن (٢٧/٢)، وانظر: الإتقان (٢٨٨).

<sup>(</sup>۲) وإنما صوَّح به للطيفة يقول سيقت في (النَّوع السَّادس) وهو (علم المبهمات). انظر: البرهان في علوم القرآن (٢/٧/٢)، الإتقان (٨/٨). ويقصد الزَّركشي رَحِمَةُ اللَّهُ ما ذكره في (علم المبهمات) في كتابه (البرهان) أنَّه "قد يكون للشَّخص اسمان فيقتصر على أحدهما دون الآخر لنكتة، فمنه قوله عَزَقِجَلَّ: في (مخاطبة الكتابيين): ﴿ يَا بَنِي إِسْرائيلَ ﴾، ولم يذكروا في القرآن إلا بحذا دون (يا بني يعقوب)، وسرَّه أنَّ القوم لما خوطبوا بعبادة الله عَنَقِجَلَ، وذكِّروا بدين أسلافهم؛ موعظةً لهم؛ وتنبيها من غفلتهم، سمُّوا بالاسم الذي فيه تذكرة بالله عَرَقِجَلَّ، فإنَّ (إسرائيل) اسم مضاف إلى الله عَرَقِجَلَّ في التَّأويل..، ولما ذكر موهبته لإبراهيم عقب عَلَيُوالسَّكَرُم، وتبشيره به قال: ﴿ يَعْقُوبَ ﴾ وكان أولى من (إسرائيل)؛ لأنَّما موهبة تعقب أخرى، وبشرى عقب بما بشرى، فقال عَرَقِجَلَّ: ﴿ فَبَشَرْنَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمِنْ وَرَاءِ إِسْحَاقَ يَعْقُوبَ ﴾ [هود: ٧١]، وإن كان اسم (يعقوب) عَلَيُوالسَّكَرُمُ عبرانيا لكن لفظه موافق للعربيِّ من العقب والتَّعقيب، فانظر مشاكلة الاسمين للمقامين فإنَّه من العجائب". بقليل من التصرف عن (البرهان) (١٠/١٥ - ١٦١).

<sup>(</sup>٣) روح المعاني (٨/٩١).



وأما الخطاب به: ﴿يَا أَيُّهَا الإِنْسَانُ ﴾، ونحوه من الأمثلة السَّابقة فقد يشكل ذلك على المخاطَب من أيِّ الخطابين هو؟ هل هو من (خطاب الجنس) أم من (خطاب النَّوع)؟

ولكنَّ ذلك الإشكال يندفعُ ببيان صلاحيَّة هذا التَّمثيل لكلٍ من الخطابَين العين الجنس والنَّوع وذلك باختلاف النَّظر، فهو بالنِّسبة لما فوقه العين الحيوان نوع، وبالنِّسبة لما تحته جنس. ولكنَّا لما علمنا أنَّ ما فوقه ثمَّا لا يتوجَّه الخطاب له على عمومه؛ لأنَّه إنما أنزل للعاقلين المميِّزين قلنا بأنَّه من (خطاب الجنس)، وعلى ذلك يخرَّج قول من قال من المفسِّرين: إنَّه من (خطاب الجنس).

وإذا تقرَّر ذلك فإنَّه يقال في هذا الخطاب ما قيل في سابقه من كونه يدلُّ على عموم الخطاب، فهو من أعمِّ أنواع الخطاب (ما صَدُقًا)، أي: بالنِّسبة لما يندرج تحته من أفراد. ولكنَّ غير المكلَّف لا يدخل أصلًا في هذا الخطاب.

## ثالثًا: نداء الاثنين:

فمن ذلك نداء يوسف عَلَيْهِ السَّلَمُ لصاحبيه في السِّجن:

﴿ يَا صَاحِبَى السِّجْنِ أَأَرْبَابٌ مُتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَمِ اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ ﴾ [يوسف:٣٩].

﴿ يَا صَاحِبَيِ السِّجْنِ أَمَّا أَحَدُكُمَا فَيَسْقِي رَبَّهُ خَمْرًا وَأَمَّا الآخَرُ فَيُصْلَبُ فَتَأْكُ لُ الطَّيْرُ مِنْ رَأْسِهِ قُضِيَ الأَمْرُ الذي فِيهِ تَسْتَفْتِيَانِ ﴾ [يوسف: ٤١].

#### رابعًا: نداء العين:

ومن ألوان النداء ما كان موجَّهًا إلى فرد، وهو ما يسمَّى (بخطاب العين). فمن ذلك قوله عَرَّفِجَلَّ: ﴿يَا آدَمُ اسْكُنْ أَنْتَ وَزَوْجُكَ الْجُنَّةَ ﴾ [البقرة: ٣٥]، ﴿يَا عِيسَى إِنِّى مُتَوَفِّيكَ ﴾ [آل عمران: ٥٥]، ﴿يَا نُوحُ اهْبِطْ بِسَلامٍ ﴾ [هود: ٤٨]، ﴿وَنَادَيْنَاهُ أَنْ يَا إِبْرَاهِيمُ ۚ قَدْ صَدَّقْتَ الرُّوْيَا ﴾ [الصافات: ١٠٠-١٥]، ﴿يَا مُوسَى لا تَخَفْ ﴾ [النمل: ١٠]. ولم يقع في قَدْ صَدَّقْتَ الرُّوْيَا ﴾ [الصافات: ١٠٥-١٥]، ﴿يَا مُوسَى لا تَخَفْ ﴾ [النمل: ١٠]. ولم يقع في



القرآن الكريم النّداء بـ: (يا محمّد) بل بـ: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ ﴾ [الأنفال: ٢٤]، و﴿يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ ﴾ [المائدة: ٢٤] تعظيمًا له وتبحيلًا وتخصيصًا بذلك عن سواه (١١).

وقد قال أبو حيّان رَحَمُ اللّهُ فِي (البحر) فِي تفسير قوله عَرَّفِكَا: ﴿يَا أَيُّهَا النَّيِّ اللّهَ وَلا تُطِع الْكَافِرِينَ وَالْمُنَافِقِينَ ﴾ [الأحزاب: ١]: "إنَّ نداءه صَاَلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ: ﴿يَا أَيُّهَا النَّسُولُ هو على سبيل التَّشْرِيف والتَّكرمة والتَّنويه بمحلّه وفضيلته، النَّيُّ ﴾، ﴿يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ هو على سبيل التَّشْرِيف والتَّكرمة والتَّنويه بمحلّه وفضيلته، وجاء نداء غيره باسمه، كقوله عَرَفِكَ : ﴿يَا آدَمُ ﴾ [البقرة: ٣٣]، ﴿يَا نُوحُ ﴾ [هود: ٣٦]، ﴿يَا أَبُومُ ﴾ [إبراهِيمُ ﴾ [هود: ٢٦]، ﴿يَا مُوسَى ﴾ [البقرة: ٥٥]، ﴿يَا دَاوُدُ ﴾ [ص: ٢٦]، ﴿يَا عِيسَى ﴾ [آل عمران: ٥٥]، وحيث ذكره على سبيل الإخبار عنه بأنَّه رسوله، صرَّح باسمه فقال: ﴿مُحَمَّدُ رَسُولُ اللّهِ ﴾ [الفتح: ٢٦]، ﴿وَمَا مُحَمَّدُ إلا رَسُولُ ﴾ [آل عمران: ٤٤] أعلم أنَّه رسوله، ولقَّنهم أن يسمُّوه بذلك. وحيث لم يقصد الإعلام بذلك، جاء اسمه كما جاء في النّداء: ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُ ﴾ [النوبة: ٢٨]، ﴿وَقَالَ الرّسُولُ يَا رَبِّ ﴾ [الفرقان: ٣]، وغير ذلك من الآي. وأمره بالتَّقوى للمتلبس بها، أمر بالدَّبُوية عليها والازدياد منها.

والظاهر أنَّه أمرٌ للنَّبي، وإذا كان هو مأمورا بذلك، فغيره أولى بالأمر. وقيل: هو خطاب له لفظا، وهو لأمَّته"(٢).

أقول: والحاصل أنَّ الذي يتقرَّر في ذلك:

١ - يعسرُ التَّحقيق في أنَّ كلَّ نبيٍّ قد نودي باسمه في عهده، وفي ذلك تكلُّف،
 إن قال قائل بذلك.

٢ - إنَّ من الرُّسل من ذكرهم الله عَرَّوَجَلَّ في القرآن الكريم بالوصف الذي يدلُّ على الرِّسالة، وذلك كما في قوله عَرَّوَجَلَّ حكاية عن صالح عَلَيْهِالسَّلَامُ: ﴿فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللَّهِ نَاقَةَ اللَّهِ وَسُقْيَاهَا﴾ [الشمس:١٣]، ولكن من غير نداء.

<sup>(</sup>۱) الإتقان (7/۸۸-۹۸).

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط (٨/٥٥).



٣ - ورد ذكر (محمَّد صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) من غير نداء، كما في قوله عَرَّفِجَلَّ: ﴿ وَالذينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَآمَنُوا بِمَا نُزِّلَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَهُوَ الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ كَفَّرَ عَنْهُمْ سَيِّعَاتِهِمْ وَأَصْلَحَ بَالَهُمْ ﴾ [محمد: ٢].

إنَّ هناك الكثير من الأنبياء عَلَيْهِمْ السَّلَامُ في القرآن الكريم لم يقع النِّداء أصلًا باسمهم، وإنما ذكر اسمهم كما ذكر اسم (محمَّد صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ).

وإذا تقرَّر ذلك عُلِمَ أنَّ التَّخصيص بالتَّشريف المذكور إنما هو مقصورٌ على نداءات القرآن الكريم فحسب وهو الذي يعنينا هنا-، ولا يشمل الكتب السَّماوية الأخرى لانتفاء الدَّليل؛ إذ يعسر التَّحقيق في أنَّ كلَّ نبيِّ نودي باسمه في عهده، وإغَّا علم ذلك من نداءات القرآن الكريم نحو قول الله عَنَهَجَلَّ: ﴿إِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى إِنِّي مُتَوَقِيكَ مَرَافِعُكَ ﴾ [آل عمران:٥٥]، وما سبق.

#### خامسًا: إجمال تقسيم النداءات من حيث العموم والخصوص:

إنَّ القرآن الكريم تضمَّن نداءات يمكن تقسيمها من حيث العموم والخصوص إلى أقسام:

١ – نداءات خص الله عَرَقِبَلَ بها المصطفين الأخيار ممن اجتباهم لتبليغ رسالاته، وهي من نداء الخاص والمراد به الخصوص: ومن ذلك قوله عَرَقِبَلَ: ﴿يَا أَيُهَا الرَّسُولُ بَلِغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ ﴾ [المائدة:٦٧].

٢ - نداءات خاصَّة من وجه، وعامَّة من آخر جاءت بإحدى هذه الصِّيغ: ﴿يَا أَهْلَ الْكِتَابِ﴾ [آل بَنِي إِسْرائيلَ﴾ [البقرة:٤٠]، ﴿يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا﴾ [البقرة:٤٠]... ﴿يَا أَيُّهَا الذينَ كَفَرُوا﴾ [التحريم:٧]، ﴿يَا أَيُّهَا الْذَينَ كَفَرُوا﴾ [التحريم:٧]، ﴿يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ﴾ [الكافرون:١].

٣ - نداءات أكثر عمومًا وردت بإحدى الصّيغ التّالية: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ﴾
 [البقرة: ٢١]... ﴿يَا أَيُّهَا الإِنْسَانُ﴾ [الانفطار: ٦]... ﴿يَا بَنِي آدَمَ ﴾ [الأعراف: ٢٦].



٤ - نداء الخاصِّ والمراد به العموم: ومن الخاصِّ المراد به العموم قوله عَزَّقِجَلَّ: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ اتَّقِ اللَّهَ ﴾ [الأحزاب: ١].

وَمنه قوله عَرَّفَكَ : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَحْلَلْنَا لَكَ أَزْوَاجَكَ اللاَّتِي آتَيْتَ أُجُورَهُنَّ وَمَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ مِمَّا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَيْكَ وَبَنَاتِ عَمِّكَ وَبَنَاتِ عَمَّاتِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ عَمَّاتِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ عَمَّاتِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ عَمَّاتِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتٍ خَالِتَ بَيْ إِنْ أَرَادَ النَّبِيُّ أَنْ يَعْلَى وَلَا لِللَّهِ مَعْكَ وَامْرَأَةً مُؤْمِنِينَ ﴾ [الأحزاب: ٥٠].

وقال أبو بكرٍ الصيرفيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ (١): "كان ابتداءُ الخطابِ له صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فلمَّا قال في (الموهوبة): ﴿خَالِصَةً لَـكَ ﴾ عُلم أنَّ ما قبلها له ولغيره صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ "(٢). وهذه قرينةُ تدلُّ على العموم.

ومن ذلك قوله عَرَّوَجَلَّ: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَّقْ تُمُ النِّسَاءَ ﴾ [الطلاق: ١]، فقد افتتح الخطابُ بالنَّيِّ صَلِّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، والمراد سائر من يملكُ الطَّلاق (٣).

داء العامِّ والمراد الخصوص: ومن ذلك: قوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ ﴾ [النساء: ١]. لم يدخل فيه الأطفال والجانين.



<sup>(</sup>۱) قال الإمام النووي رَحَمُهُ اللَّهُ: "أبو بكر الصَّيرِيُّ رَحَمَهُ اللَّهُ من أَثَمَّة أصحابنا المتقدِّمين أصحاب الوجوه والمصنّفين البارعين، اسمه: محمَّد بن عبد الله. قال الخطيب البغداديُّ رَحَمَهُ اللَّهُ في (تاريخ بغداد) (٥/٩٤): كان الصَّيرِيُّ فهمًا عالما له تصانيف في أصول الفقه، وسمع الحديث من أحمد المنصور ثم الرَّمادي ومن بعده، لكنَّه لم يرو كبير شيء. قال: وتوفيُّ يوم الخميس لثمان بقين من شهر ربيع الآخر سنة (ثلاثين وثلاثمائة). قال السَّمعاني رَحَمَهُ اللَّهُ في (الأنساب) (٢/٤،٥): هو بغداديُّ فهم عالم ذكيُّ. وقال غيرهما: كان إمامًا بارعًا متفنيًا، وله مصنَّفات في الأصول وغيره، وله وجوه كثيرة في (المهذَّب). ومن غرائبه: إيجابه الحدَّ على من وطيء في النِّكاح بلا وليٍّ إذا كان يعتقد، والجمهور قالوا: لا حدًّ". تهذيب غرائبه: إيجابه الحدَّ على من وطيء في النِّكاح بلا وليٍّ إذا كان يعتقد، والجمهور قالوا: لا حدًّ".

<sup>(</sup>٢) انظر: البرهان (٢١٨/٢)، الإتقان (٨٨/٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير القرطبي (١٤٨/١٨).



## المطلب الثاني عشر : نداء الأعلام

#### ويتضمن:

أولًا: توطئة للتَّعريف بالعلم في الخطاب القرآني.

ثانيًا: نداء الأنبياء عَلَيْهِمْ السَّلَامُ في القرآن الكريم.

ثالثًا: مقاصد النداء بصيغة: ﴿يَا أَيُّهَا النَّيُّ ﴾.

رابعًا: ما ولي نداء النَّبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في القرآن.

خامسًا: إجمال ما يستفاد من المعاني التي تضمَّنتها آياتُ النِّداء للنَّبي

#### صَلَّ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

سادسًا: إجمال ما يستفاد من نداء الرسل عَلَيْهِمْ السَّلامُ.

سابعًا: نداء من اختلف في نبوته (لقمان - مريم) عَلَيْهِمَاٱلسَّلامُ.

ثامنًا: نداء (مالك) عَلَيْهِمْ السَّكَرُمُ من الملائكة.

تاسعًا: نداء بقية الأعلام.

عاشرًا: نداء المخلوقات الأخرى غير الجمادات.

الحادي عشر: نداء الجمادات.

وبيان ذلك على النَّحو التَّالي:







## أُولًا: توطئة للتَّعريف بالعلم في الخطاب القرآني:

العلم نوعان: جنسيٌّ، وسيأتي، وشَخصيٌّ، وهو اسمٌّ يعين مسمَّاه تعيينًا مطلقًا(''). فخرج بذكر (التَّعيين): النَّكرات، وبذكر (الإطلاق) –ما عدا العَلَم من المعارف فإنَّ تعيينها لمسمَّياتها تعيينٌ مقيَّد، ألا ترى أن ذا الألف واللَّام مثلًا إنما تعيَّن مسمَّاه ما دامت فيه (أل)، فإذا فارقته فارقه التَّعيين. ونحو هذا إنما يعيِّن مسمَّاه ما دام حاضرًا، وكذا الباقي (۲).

ومسمَّاه نوعان:

## الأول: العلم الشَّخصي:

## ١ - أولو العلم من المذكّرين والمؤنّثات:

وما ورد في الخطاب القرآني من هذا النّوع: أعلام الأنبياء والرُّسل عَلَيْهِ وَالسَّلامُ، والملائكة، مثل: (مالك) عَلَيْهِ السَّلامُ -كما سيأتي -، وأعلام الصَّحابة كعمر بن الخطاب رَضَوَ اللَّهُ عَنهُ، وأعلام النّساء كمريم ابنة عمران عَلَيْهَا السَّلامُ، وأسماء الكفّار مثل: (قارون) -كما سيأتي -، ويشمل (علم الأشخاص) الاسم والكنية واللّقب، كما قال ابن مالك رَحمَ هُ اللّهُ في (الألفيّة):

(واسمًا أتى وكنية ولقبًا\*\*\*)<sup>(٣)</sup>.

(اسم يُعَيِّنُ المسَمَّى مطلقا \*\* عَلَمُهُ كجعفر وخِرْنِقا)

ألفيَّة ابن مالك، العَلَم (ص:١٣). "قوله: (مُطْلَقا)، أي: بلا قيد التَّكلم أو الخطاب أو الغيبة، فالاسم: جنس يشمل النَّكرة والمعرفة، و(يعيِّن مسمَّاه) أخرج النَّكرة، و(بلا قيد) أخرج بقيَّة المعارف كالمضمر؛ فإنَّه يعيِّن مسمَّاه بقيد التَّكلم كأنا أو الخطاب كأنت أو الغيبة كهو" شرح ابن عقيل (١١٨/١).

- (٢) بتصرُّف عن (أوضع المسالك) (١٢٢/١ ١٢٣).
  - (٣) أَلفيَّة ابن مالك، (العَلَم) (ص:١٣).

<sup>(</sup>١) قال ابن مالك رَحِمَهُٱللَّهُ:



والمراد بالاسم هنا: ما ليس بكنية ولا لقب كزيد، وبالكنية: ماكان في أوَّله أبُّ أو أم كأبي لهب، وباللقب ما أشعر بمدحٍ كالمسيح عَلَيْهِ السَّلَامُ وكإسرائيل، وذي القرنين، أو ذمِّ كأنف النَّاقة (١).

- ٢ أعلامُ القبائل: كعاد، وثمود، ومدين، وأصحاب الأيكة، وسبأ، وأصحاب الرَّس، والرُّوم، ونحو ذلك.
- **٣ أعلام البلاد والأمكنة في الدُّنيا**: كمكَّة، والمدينة، ويثرب، وحنين، ومصر، ونحو ذلك.
- علام الأماكن الأخرويَّة: كالفردوس، والجنَّة، والنَّار، والأعراف، والبرزخ، والكوثر، وسدرةُ المنتهى، والحور العين.
- - أعلام الكواكب والنُّجوم والشُّهب: كالشَّمس، والقمر، والشّعرى، والشِّعرى، والشّهاب.
  - 7 أعلام الطيور: كالهدهد، والطَّير الأبابيل<sup>(۲)</sup>. وغير ذلك ممَّا سيأتي بيانه.

#### الثاني: العلمُ الجنسي:

العلم الجنسي ليس كاسم الجنس في المعنى، بل هو معيِّنْ لمسمَّاه، لكن ليس تعيينًا مطلقًا، بل كتعيين ما دخلت عليه (أل) الجنسية، وذلك أنكَ تقول: (هذا أسامة) تقصد به واحدًا من الأسود لا تقصد به أسدًا بعينه، فهذا لفظُ صالح لكلِّ أسد. وسمِّي (علم جنس)؛ لأنَّه موضوع لكلِّ فرد من أفراد الجنس، ف (أسامة) لكلِّ أسد، و(تُعَالة) لكلِّ ثعلب.

<sup>(</sup>١) انظر: شرح ابن عقیل (۱۱۹/۱).

<sup>(</sup>٢) انظر: الشُّواهد على القواعد من (ص:١١١-١١٦).



والحاصل أنَّه اسمٌ يُعَيِّنُ مُسَمَّاه، بغير قيدٍ تَعْيين ذِي الأَدَاة الجِنْسِيَّةِ أَو الحُضُورِيَّة، فإذا قُلت: (أسامةُ أجرأُ مِنَ النَّعلَب)، و(أَلْ) فهو بمنزلةِ قولِك: (الأَسَدُ أَجْرَأُ مِنَ النَّعلَب)، و(أَلْ) في الأسد والنَّعلب للجنس.

وإذا قلت: (هذا أسامَةُ مُقْبِلًا) فهو بمنزلَةِ قَولِك: (هذا الأسدُ مُقْبِلًا)، و(ألْ) في (الأسد) لِتَعْرِيفِ الحُضُورِ (١).

وهو أنواع:

۱ - أعيان: كإنسان، وبقرة، وذئب، وحوت، ونمل، ونحل، وعنكبوت، وجراد، وكفرعون لكل من ملك (مصر)، ونحو ذلك.

٢ - أمور معنويّة: "كسبحان للتّسبيح"(٢).

وينقسم العلم إلى اسم وكنية ولقب.

أمًّا (الاسم) فقد سبق التَّمثيل له، وكذلك الكنية واللَّقب.

## ثانيًا: نداء الأنبياء عَيْهِمْ السَّلَامُ في القرآن الكريم:

وأذكر هنا (نداء الأنبياء عَلَيْهِمْ السَّلَامُ) في القرآن الكريم مرتَّبة على حسب التَّرتيب الزَّمني:

١ - نداء آدم عَلَيْهِ السَّلَامُ:

وهو قسمان:

القسم الأوَّل: نداء الله عَزَّوَجَلَّ له:

[البقرة: ٣٣، ٣٥]، [طه: ١١٧].

القسم الثَّاني: نداءٌ من إبليس له:

<sup>(</sup>۱) انظر: قطر النَّدى (ص:۹۷)، وانظر: تعجيل النَّدى (ص:۱۰۲–۱۰۳)، شذور الذَّهب (ص:۲۹۰)، أوضح المسالك (۱۳۲/۱–۱۳۳).

<sup>(</sup>٢) انظر: أوضح المسالك (١/ ١٣٣).



[طه:۲۰].

## ٢ - نداء نوح عَلَيْهِ ٱلسَّكَرُمُ:

وهو قسمان:

القسم الأوَّل: نداء من الله عَزَّوَجَلَّ له:

[هود:۲۱، ۲۱].

القسم الثَّاني: نداء قومه له:

[هود: ٣٢]، [الشُّعراء: ٢١٦].

#### ٣ - نداء هود عَلَيْهِ ٱلسَّارَهُ:

في موضع واحد من قومه:

[هود:٥٣].

#### ٤ - نداء صالح عَلَيْهِٱلسَّالَمُ:

في موضعين من قومه:

[الأعراف:٧٧]، [هود:٦٢].

## ٥ - نداء إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ:

وهو ثلاثة أقسام:

القسم الأوَّل: نداء الله عَزَّوَجَلَّ له:

[هود: ٧٦]، [الصَّافات: ٢٠٤].

القسم الثَّاني: نداء جاء على لسان والده:

[مريم: ٤٦]، [الأنبياء: ٦٢].





#### ٦ - نداء لوط عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ:

في موضعين من قومه:

[هود: ۸۱]، [الشُّعراء: ١٦٧].

٧ - نداء شعيب عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ:

في ثلاثة مواضع كلُّها من قومه:

[الأعراف: ٨٨]، [هود: ٨٧، ٩١].

#### ٨ - نداء يوسف عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ:

وهو قسمين، ويلاحظ حذف (يا) النّداء فيهما:

القسم الأوَّل: نداء من عزيز (مصر):

[يوسف: ۲۹].

القسم الثَّاني: نداء من صاحبي السِّجن:

[يوسف:٤٦].

#### ٩ - نداء موسى عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ:

وهو ستة أقسام:

القسم الأوَّل: نداء من الله عَزَّوَجَلَّ:

[الأعصراف: ١٤٤]، [طهد: ١١، ١١، ١٩، ٣٦، ٤٠، ٤٩، ٨٣]،

[القصص: ٣٠]، [القصص: ٣١]، [النَّمل: ٩، ١٠].

القسم الثَّاني: نداء من قومه:

[البقرة:٥٥، ٦٦]، [المائدة:٢٢، ٢٤]، [الأعراف:٥١١، ١٣٤، ١٣٨].

القسم التَّالث: نداء من فرعون:



[الإسراء: ١٠١]، [طه: ٥٧].

القسم الرَّابع: نداء من السَّحرة:

[طه:٥٦].

القسم الخامس: نداء من القبطى:

[القصص: ١٩]

القسم السَّادس: نداء من النَّاصح له (مؤمن من آل فرعون يكتم إيمانه):

[القصص: ٢٠]

ويلاحظ أن مجموع نداءات موسى عَلَيْهِ السَّلامُ في (أربعة وعشرين) موضعًا.

١٠ - نداء هارون عَلَيْهِ ٱلسَّكَرُمُ:

في موضع واحد من موسى عَلَيْهِ ٱلسَّالَامُ:

[طه:۹۲]

١١ - نداء زكريا عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ:

وهو في موضع واحد من الملائكة:

[مريم:٧]

١٢ - نداء عيسى عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ:

وهو قسمين:

القسم الأوَّل: نداء من الله عَزَّوَجَلَّ:

[آل عمران:٥٥]، [المائدة:١١٠، ١١٦].

القسم الثَّاني: نداء من الحواريين:

[المائدة: ٢١١].





#### ١٣ - نداء الرَّسول صَإَّلِتَدُعَلَيْهِ وَسَلَّمَ، أو النَّبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

أَمَّا (نداءُ الرَّسول) صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَفَى موضعين:

[المائدة: ٢٤، ٦٧].

وأمَّا (نداء النَّبِي) صَاَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَفِي [١٣] موضع:

[الأنفال: ٢٤، ٢٥، ٧٠]، [التَّوبة: ٧٣]، [الأحزاب: ١، ٢٨، ٤٥، ٥٠،

٥٩]، [الممتحنة: ١٦]، [الطَّلاق: ١]، [التَّحريم: ١، ٩].

وقد جاء (نداء النَّبي) صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَى قومه بلفظ: (قل)، وهي على النَّحو التَّالي: [الأنعام: ١٠٥]، [الخيج: ٤٩]، [الخيام: ١٠٨]، [الخيام: ٢٥]، [الخيام: ٢٠]، [الكافرون: ١].

وقد جاء (نداء النَّبي) صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ على لسان الكافرين في [الحجر:٦]. وجاء وصفًا لحاله في: [المدَّثر:١]، [المزَّمل:١].

## ثالثًا: مقاصد النداء بصبغة: ﴿يَا أَيُّهَا النَّيُّ ﴾:

وأعرض هنا للسُّورة التي تكرَّر فيها النِّداء بصيغة: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِي ﴿ خَمْسُ مرَّاتُ)، وهي (سورة الأحزاب)، فإنَّ "افتتاح السُّورة بخطاب النَّبي صَاَّلَلَهُ عَلَيْهِ وَسَالِّمَ (١)، وندائه بوصفه مؤذن بأن الأهم من سوق هذه السُّورة يتعلَّق بأحوال النَّبي صَاَّلَلَهُ عَلَيْهِ وَسَالِمَ. وقد نودي فيها (خمس مرَّات) في افتتاح أغراض مختلفة من التَّشريع بعضها خاصٌ به وبعضها يتعلَّق بغيره وله ملابسة به.

فالنِّداء الأوَّل؛ لافتتاح غرض تحديد واجبات رسالته نحو ربِّه عَزَّفِجَلَّ.

<sup>(</sup>١) يعني قوله عَزَّقِجَلَّ: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ اتَّقِ اللَّهَ وَلا تُطِعِ الْكَافِرِينَ وَالْمُنَافِقِينَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا﴾ [الأحزاب:١].



والنِّداء الثَّاني<sup>(۱)</sup>؛ لافتتاح غرض التَّنويه بمقام أزوجه واقترابه من مقامه. والنِّداء الثَّالث<sup>(۲)</sup>؛ لافتتاح بيان تحديد تقلُّبات شؤون رسالته في معاملة الأمَّة. والنِّداء الرَّابع<sup>(۳)</sup> في طالعَة غرض أحكام تزوجه وسيرته مع نسائه.

والنّداء الخامس(٤) في غرض تبليغه آداب النّساء من أهل بيته ومن المؤمنات.

فهذا النّداء الأوّل افتتح به الغرض الأصلي لبقية الأغراض، وهو تحديد واجبات رسالته في تأدية مراد ربه عَزَوْجَلَ على أكمل وجه دون أن يفسد عليه أعداء الدّين أعماله، وهو نظير النّداء الذي في قوله عَزَوْجَلَ: ﴿يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغْ مَا أُنْ زِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ ﴾ [المائدة:٢٠] الآية، وقوله عَزَوْجَلَ: ﴿يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ الآيَّوْنَ فِى الْسُولُ الذينَ يُسَارِعُونَ فِى الْصُفْرِ ﴾ [المائدة:٤١]. ونداء النَّبي صَالَتَهُ عَلَيْهِ وَسَفَ النُّبوءة دون اسمه العلم تشريف له بفضل هذا الوصف؛ ليربأ بمقامه عن أن يخاطب بمثل ما يخاطب به غيره؛ ولذلك لم يناد في القرآن بغير: ﴿يَا أَيُّهَا النَّيُّ ﴾، أو ﴿يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بخلاف الإحبار عنه فقد يجيء بحذا الوصف كقوله عَزَقِجَلَّ: ﴿يَوْمُ لا يُخْزِى اللَّهُ النَّيِيَّ وَالذينَ آمَنُوا مَعَهُ ﴾ [التحرم:٨]، ﴿وَقَالَ الرَّسُولُ يَا رَبِّ ﴾ [الفونان:٣]، ﴿قُلِ الأَنْقَالُ لِلَّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ [الأنفال:١]، ﴿النَّوْلِ الْأَنْفُلُ لِلَّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ [الأنفال:١]، ﴿النَّوْلِ الْأَنْفُلُ مِنْ رَجَالِكُمْ ﴾ [الأحزاب:٢]، ويجيء باسمه العلم كقوله عَزَقِجَلَّ: ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَا أَحْدِ مِنْ رِجَالِكُمْ ﴾ [الأحزاب:٢]، ويجيء باسمه العلم كقوله عَزَقِجَلَّ: ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَا أَحْدِ مِنْ رِجَالِكُمْ ﴾ [الأحزاب:٢]، ويجيء باسمه العلم كقوله عَزَقِجَلَّ: ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَا

وقد يتعيَّن إجراء العلم ليوصف بعده بالرِّسالة كقوله عَزَّفَجَلَّ: ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ ﴾ [الفتح: ٢٩]، وقوله عَزَّفَجَلَّ: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلا رَسُولُ ﴾ [آل عمران: ٢٤]، وقوله عَزَّفَجَلَّ: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلا رَسُولُ ﴾ [آل عمران: ٢٤]، وقلك مقامات يقصد

<sup>(</sup>١) يعني قوله عَزَّوَعَلَّ: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لأَزْوَاجِكَ إِنْ كُنْتُنَّ تُرِدْنَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا فَتَعَالَيْنَ أُمَيِّعْكُنَّ وَأُسَرِّحْكُنِّ سَرَاحًا جَمِيلاً﴾ [الأحزاب:٢٨].

<sup>(</sup>٢) يعني قوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٤٥].

<sup>(</sup>٣) يعني قوله عَزَقِجَلَّ: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَحْلَلْنَا لَكَ أَزْوَاجَكَ اللاَّتِي آتَيْتَ أُجُورَهُنَّ وَمَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ مِمَّا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَيْكَ﴾ [الأحزاب:٥٠].

<sup>(</sup>٤) يعني قوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لأَزْوَاجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَاءِ الْمُؤْمِنِينَ يُدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلابِيبِهِنَّ...﴾ [الأحزاب: ٥٩].



فيها تعليم النَّاس بأنَّ صاحب ذلك الاسم هو رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، أو تلقين لهم بأن يسمُّوه بذلك ويدعوه به، فإنَّ عِلم أسمائه من الإيمان لئلَّا يلتبس بغيره.."(١).

## رابعًا: ما ولي نداء النَّبِي صَأَلْتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي القرآن:

جاء النّداء للنّبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في القرآن الحكيم -كما سبق- في (سبعة عشر) موضعًا جاء في غالبها بعد النّداء الطّلب، ففي (عشرة) مواضع منها جاء بعد النّداء الأمرُ، وهي قوله عَزَقَجَلَّ:

﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ ﴾ [المائدة:٦٧].

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبُّ حَرِّضِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْقِتَالِ ﴾ [الأنفال: ٦٥].

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لِمَنْ فِي أَيْدِيكُمْ مِنَ الأَسْرَى ﴾ [الأنفال: ٧٠].

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ ﴾ [التوبة:٧٣].

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ اتَّقِ اللَّهَ وَلا تُطِعِ الْكَافِرِينَ وَالْمُنَافِقِينَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ [الأحزاب: ١].

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لاَّ زُوَاجِكَ إِنْ كُنْتُنَّ تُرِدْنَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا فَتَعَالَيْنَ أُمَتِّعْكُنَّ وَأُسْرَّحْكُنَّ سَرَاحًا جَمِيلاً ﴾ [الأحزاب:٢٨].

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لاَ زُوَاجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَاءِ الْمُؤْمِنِينَ يُدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلابيبهن ﴾ [الأحزاب: ٩٥].

﴿ يَا أَيُّهَا الْمُزَّمِّلُ ۞ قُمِ اللَّيْلَ إِلَّا قَلِيلًا ۞ [المزمل: ١-٢].

قال عَزَّوَجَلَّ: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُدَّثِّرُ ۞ قُمْ فَأَنْذِرْ ۞ ﴿ [المدثر:١-٢].

وفي موضعين جاء عقب النِّداء النَّهي، إمَّا مباشرة، وهو قوله عَزَّفِجَلَّ:

﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ لا يَحْزُنْكَ الذينَ يُسَارِعُونَ فِي الْكُفْرِ ﴾ [المائدة: ٤١].

وإمَّا معطوفًا على الأمر، وهو قوله عَزَّهَجَلَّ: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ اتَّبِقِ اللَّهَ وَلا تُطِعِ الْكَافِرِينَ وَالْمُنَافِقِينَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ [الأحزاب: ١].

<sup>(</sup>١) التَّحرير والتَّنوير (٢١/ ٢٤٩ - ٢٥٠).



وفي موضع واحد جاء بعد النّداء للنّبي صَالَاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ الاستفهام، وذلك في قوله عَزَّقِجَلَّ: ﴿ يَا أَيُّهَا النّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ اللّهُ لَكَ تَبْتَغِي مَرْضَاتَ أَزْوَاجِكَ وَاللّهُ غَفُورً رَحِيمٌ ﴾ [التحريم: ١].

أمَّا المواضع التي جاء فيها بعد النِّداء الخبرُ فهي (خمسة):

وهي قوله عَزَّقِجَلَّ: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَسْبُكَ اللَّهُ وَمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ﴾ [الأنفال: ٢٤].

وقوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٥٤].

وقوله عَنَّهَجَلَّ: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَحْلَلْنَا لَكَ أَزْوَاجَكَ الـلاقِي آتَيْتَ أُجُورَهُنَّ وَمَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ﴾ [الأحزاب: ٥٠].

وقوله عَرَّفَجَلَّ: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَى أَنْ لا يُشْرِكْنَ بِاللَّهِ شَيْعًا ﴾ [المتحنة: ١٢].

وقوله عَنَهَجَلَ: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ فَطَلِّقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ وَأَحْصُوا الْعِدَّةَ ﴾ [الطلاق: ١].

## خامسًا: إجمال ما يستفاد من المعاني التي تضمَّنتها أياتُ النِّداء للنَّبِي صَاَّلِتَهُ عَلَيْهِ وَسَاَّرَ:

بعد النَّظر في الآيات السَّابقة يمكن أن نُقسِّم المعاني التي تضمَّنتها هذه الآيات إلى ما يلي:

١ - الأمر بإبلاغ الرِّسالة وما يتعلَّق بها ،كالحذر من المعوِّقات مع ذكر أركان هذه الرِّسالة وصفاتِ المرسل بها والبيعة عليها.

٢ – الحيثُ على الجهاد في سبيل الله عَرَّوَجَلَّ، وتأييد الله عَرَّوَجَلَّ، وتأييد الله عَرَّوَجَلَّ لرسوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، كبيان بعض أحكامه، مع التَّصديق بموعود الله عَرَّوَجَلَّ، والثِّقة بنصره وتأييده لرسوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ والمؤمنين وكفايته ورعايته لهم.



٣ - الأمر بتقوى الله عَزَّوَجَلَّ بفعل الطَّاعات، والبعد عن المخالفات.

٤ - بيان بعض الأحكام المتعلّقة بالنّساء، كتخييرهنَّ بين البقاء معه أو تخلية سبيلهنَّ، وبيان ما أحلَّ الله عَزَوَجَلَّ له من النّساء، وبيان بعض أحكام الطَّلاق.

## سادسًا: إجمال ما يستفاد من نداء الرُّسل عَلَيْهِمُ السَّلَامُ:

أمَّا نداءُ الله عَرَّفَجَلَ للرُّسل عَلَيْهِمُ السَّلَامُ فهو لتبليغ الخطاب إليهم، ولبيان أهليتهم لتلقي الخطاب، ولتُعْلم عند المخاطبين مكانتهم، وأنَّ الله عَرَّفَجَلَّ قد اصطفاهم واحتارهم من بين الخلق للتَّبليغ، فكانوا أهلًا للتَّبليغ، وأسوةً للخلق في العمل والتَّطبيق، وتفعيل ألفاظ الخطاب في الواقع..

وأما نداء الرُّسل عَلَيْهِ مُالسَّلَامُ إلى أقوامهم فهو لتبليغهم الخطاب، وبيانه لهم، وإفادتهم ما لا يستقلُّون بمعرفته، وقطع أعذارهم...، كما أنَّ (خطاب الرُّسل) عَلَيْهِ مِالسَّلَامُ فيه التَّشريع والتَّنظيم لما يعتري المكلَّفين من الأحوال التي تكون محلَّ نزاع فيما بينهم... وفي هذه التَّشريعات تنظيم لمرور الإنسان وسيره في طريق الحياة، وفيها منع الصِّدام بين المكلَّف وغيره، حماية من له من الخطر أن يصيبه هو، أو يصيب غيره من جرَّاء انطلاقه من غير قيود ولا حدود.

ولأنَّ العقل البشري إذا خلا من الإيمان بالله عَرَّوَجَلَّ الذي جاء به الرُّسل عَلَيْهِمْ السَّلامُ الشّعُل الذي الله على غو بهيميِّ ليس له ضابط (١)، اشتغل تلقائيًّا بالإيمان بسواه، سيؤمن مثلًا بهواه فيتبعه على نحو بهيميِّ ليس له ضابط السيؤمن باللَّذة فيتحلَّل من كلِّ ضابط. سيؤمن بفكر فلانٍ أو فلان من شياطين الإنس، وتعصف به رياح الأهواء وتتجاذبه. إلى غير ذلك.

والقرآن الكريم يشير إلى هذا المعنى حيث يقول الله عَنَّوَجَلَّ: ﴿فَذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ اللَّهُ وَبُّكُمُ اللَّهُ وَبُّكُمُ اللَّهُ وَلَا يمكن أن الْحَقُ فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ إلا الضَّلالُ فَأَنَّى تُصْرَفُونَ ﴾ [يونس: ٣٢]، أي: لا فراغ ولا يمكن أن يرتفع النَّقيضان.

<sup>(</sup>١) يقول الله عَزَّوَجَلَّ: ﴿ أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ وَأَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ ﴾ [الحاثية:٢٣].



يقول ابن القيِّم رَحِمَدُ ٱللَّهُ:

هربوا من الرِّقِّ الذي خلقوا له فبلو برقِّ النَّفس والشَّيطانِ لا ترض ما اختاروه هم لنفوسهم فقد ارتضوا بالذُّل والحرمانِ لو ساوت الدُّنيا جناح بعوضة لم يسق منها الرَّب ذا الكفرانِ (١).

ولم أتعرَّض هنا لبيان كلِّ صيغة من صيغ نداء الرُّسل عَلَيْهِمْ السَّلَامُ الْقوامهم لكثرتها؛ ولأنَّ الهدف من بعثة الرُّسل عَلَيْهِمُ السَّلَامُ واحد لا يختلف، والأصول واحدة. ويدلُّ على ذلك على سبيل المثال قوله عَنَّهَجَلَّ: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ ذلك على سبيل المثال قوله عَنَّهَجَلَّ: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَهُمْ ﴾ [إبراهيم:٤]، ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَهُمْ ﴾ [إبراهيم:٤]، إلى غير مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحِى إِلَيْهِ أَنَّهُ لا إِلَهَ إلا أَنَا فَاعْبُدُونِ ﴾ [الأنبياء:٢٥]، إلى غير ذلك.

# سابعًا: نداء من اختلف في نبوت (لقمان عَلَيْهِ السَّلَمُ - مريم عَلَيْهَ السَّلَمُ):

وأمَّا نداء من قيل: إنَّه كان نبيًّا، والأكثر على خلافه فهو نداء: (لقمان) عَلَيْهِ السَّلامُ (٢).

وقد جاء النِّداء في وصيته لابنه في [لقمان:١٣].

أمَّا نداء من اختلف في نبوَّها فهو نداء: مريم عَلَيْهَاالسَّلَامُ فقد ذكر البعض الإجماع على كون مريم عَلَيْهَاالسَّلامُ ليست نبيَّة.

فقد قيل في تفسير قول الله عَزَّقِجَلَّ: ﴿ وَإِذْ قَالَتِ الْمَلابِكَةُ يَا مَرْيَمُ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَاكِ وَطَهَّرَكِ وَاصْطَفَاكِ عَلَى نِسَاءِ الْعَالَمِينَ ﴾ [آل عمران: ٢٤] قال: "كلَّموها شِفاهًا كرامةً لها،

<sup>(</sup>١) متن القصيدة النُّونية (ص:٣٠٨).

<sup>(</sup>۲) انظر: تفسير الطَّبري (۲۰/ ۱۳۱)، تفسير ابن كثير (٦/ ٣٣٣)، الدر المنثور (١٦/٦)، زاد المسير (٢) انظر: تفسير الطَّبري (٢٠/٣)، تفسير النسفي (٢/٣١)، تفسير السَّمرقندي (٣٧٠/٣)، معاني القرآن وإعرابه، للزجاج (٤/٥٠)، الإتقان (٢/٣٧).



ومن أنكر الكرامة زعم أنَّ ذلك كانت معجزةً لزكريَّا عَلَيْهِ السَّلَامُ، أو إرهاصًا لنبوَّةِ عيسى عَلَيْهِ السَّلَامُ؛ فإنَّ الإجماع على أنَّه عَرَّفِجَلَّ لم يستنبئ امرأةً لقوله عَرَّفِجَلَّ: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ إلا رِجَالا نُوحِى إِلَيْهِمْ﴾ [النحل: ٤٣](١).

وقال الحافظ ابنُ كثير رَحْمَهُ أللَهُ في (تفسيره)، قال: "يخبرُ عَرَّفَجَلَّ أنَّه إنما أرسل رسله من الرِّحال لا من النِّساء، وهذا قول جمهور العلماء، كما دلَّ عليه سياق هذه الآية الكريمة أنَّ الله عَرَّفَجَلَّ لم يوح إلى امرأة من بنات آدم عَلَيْهِ السَّلَامُ وحي تشريع. وزعم بعضهم أنَّ سارة امرأة الخليل عَلَيْهِ السَّلَامُ وأمَّ موسى عَلَيْهِ السَّلَامُ ومريم بنت عمران أمُّ عيسى عَلَيْهِ السَّلَامُ نبيًّات، واحتجُّوا بأنَّ الملائكة بشَّرتْ (سارة) بإسحاق، ومن وراء إسحاق يعقوب، وبقوله عَرَقَجَلَّ: ﴿وَأُوحَيْنَا إِلَى أُمِّ مُوسَى أَنْ أَرْضِعِيهِ ﴿ [القصص:٧] الآية، وبأنَّ الملك جاء مريم عَلَيْهَ السَّلَامُ فبشَرها بعيسى عَلَيْهِ السَّلَامُ.

وبقوله عَرَّبَكِ وَاسْجُدِى وَارْكَعِى مَعَ الرَّاكِعِينَ ﴿ وَاصْطَفَاكِ عَلَى نِسَاءِ الْعَالَمِينَ ﴿ يَا مَرْيَمُ الْتَابِي وَاسْجُدِى وَارْكَعِى مَعَ الرَّاكِعِينَ ﴿ [آل عمران:٢١- ٣٤]. وهذا القدر من الفنَّ، ولكن لا يلزم من هذا أن يكنَّ نبيَّات بذلك، فإن أراد القائل بنبوَّقَنَّ هذا القدر من التَّشريف فهذا لا شكَّ فيه، ويبقى الكلام معه في أنَّ هذا هل يكفي في الانتظام في التَّشريف فهذا لا شكَّ فيه، ويبقى الكلام معه في أنَّ هذا هل يكفي في الانتظام في سلك النُّبوة بمجرَّده أم لا؟ الذي عليه أهل السُّنة والجماعة، وهو الذي نقله الشَّيخ أبو الحسن علي بن إسماعيل الأشعري رَحَمُ أللهُ عنهم أنَّه ليس في النِّساء نبيَّة، وإنما فيهنَّ صدِّيقات كما قال عَرَّفِكِلَ مخبرًا عن أشرفهنَّ مريم بنت عمران عَلَيْهَ السَّلَامُ حيث قال عَرَّفِكِلَ مُرْيَمَ إلا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ وَأُمُّهُ صِدِيقَةً كَانَا

<sup>(</sup>۱) تفسير البيضاوي (۲/۲)، وانظر: البحر المحيط، لأبي حيان (۲/۳)، النسفي (۲۰٤/۱)، تفسير أبي السعود (۲/۵۰).



يَأْكُلانِ الطَّعَامَ ﴾ [المائدة: ٧٥]، فوصفها في أشرف مقاماتها بالصدِّيقة، فلو كانت نبيَّة لذكر ذلك في مقام التَّشريف والإعظام، فهي صِدِّيقة بنصِّ القرآن إلى آخر ما ذكره"(١).

وأرى أنَّ ما ذكر من دعوى الإجماع غير مسلَّم، فقد ذكر الزَّجاجُ رَحَمُهُ اللَّهُ أَنْ اللَّهَ اصْطَفَاكِ وَطَهَّرِكِ أَي: اختارك، والقرطيُّ رَحَمُهُ اللَّهُ أَي: من الكفر عن مجاهد، والحسن، والزَّجاج رَحَهُ اللَّهُ أَنْ اللَّه الْدناس من الحيض والنَّفاس وغيرهما. ﴿ وَاصْطَفَاكِ لَهُ لولادة عيسى عَلَيْهِ السَّكُمُ ، ﴿ عَلَى نِسَاءِ الْعَالَمِينَ ﴾ من الحيض والنَّفاس وغيرهما. ﴿ وَاصْطَفَاكِ ﴾ لولادة عيسى عَلَيْهِ السَّكُمُ ، ﴿ عَلَى نِسَاء العالمين أجمع إلى يوم الصُّور. وهو الصَّحيح على ما نبينه، وهو قول الزَّجاج رَحَمُهُ اللَّهُ وغيره. وكرَّر الاصطفاء ؛ لأنَّ معنى الأوَّل: الاصطفاء لعبادته، ومعنى النَّاني: لولادة عيسى عَلَيْهِ السَّكُمُ ، وقد قال رسول اللَّه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ((كمل من الرجال كثير، ولم يكمل من النساء: إلا آسية امرأة فرعون، ومريم بنت عمران، وإن فضل عائشة على النساء كفضل الثريد على سائر الطعام)) (٥). والكمال هو التَّناهي والتَّمام، ويقال في ماضيه: (كَمُل) -بفتح الميم وضمها، و(يَكملُ) في مضارعه -بالضَّم -. وكمال كلِّ شيء بحسبه، والكمال المطلق إنما هو للهُ عَرَقِيَلَ خاصَّة، ولا شَكُ أَنَّ أكمل نوع الإنسان الأنبياء، ثمَّ يليهم الأولياء من الصَّيقين والشُّهذاء والصَّالحين. (١٠).

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن كثير (٢٣/٤)، وانظر: لوامع الأنوار البهيَّة (٢٦٦/٢)، فتح الباري، للحافظ ابن حجر (١) انظر: تفسير ابن كثير (٤٢٣/٤)، وانظر: لوامع الأنوار (٣٩٣/٣)، البداية (٤٧/٦)، عمدة القاري (١٢/٧)، (٣٤٩/٢٣)، غمز عيون البصائر (٣٩٣/٣)، البداية والنِّهاية (٧١/٢).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه، للزَّحاج (١/١٠).

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي (٨٢/٤).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه، للزَّحاج (١/١١).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري [٣٤٣١، ٣٤٣٣، ٣٧٦٩، ٥٤١٨]، ومسلم [٢٤٣١].

<sup>(</sup>٦) بتصرف واختصار عن (تفسير القرطبي) (٨٢/٤). وانظر أيضًا: تفسير القرطبي لكلِّ من قول الله عَزَّقِجَلَّ: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ إِلا رِجَالا نُوحِى إِلَيْهِمْ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى﴾ [يوسف:١٠٩]، وقوله عَزَّقِجَلَّ: ﴿وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ مَرْيَمَ إِذِ انْتَبَذَتْ مِنْ أَهْلِهَا مَكَانا شَرْقِيًّا﴾ [مرع:١٦].



وقال السيوطي رَحِمَهُ اللّهُ: "قلت: دعوى الإجماع عجيب، فإن الخلاف في نبوة نسوة موجود، خصوصا مريم، فإن القول بنبوتها شهير، بل مال الشيخ تقي الدين السبكي في الحلبيات إلى ترجيحه، وقال: إن ذكرها مع الأنبياء في (سورة الأنبياء) قرينة قوية لذلك"(١).

ورأي الألوسي رَحْمَهُ أللَهُ فيه زيادة في التَّفصيل والتَّحقيق، وهنا أختصر ما قاله مع التَّعقيب: قال: "واستدلَّ بهذه الآية من ذهب إلى نبوَّة مريم عَلَيْهَا السَّلَامُ؛ لأنَّ تكليم المُلائكة يقتضيها، ومنعه اللَّقاني رَحْمَهُ اللَّهُ. الخ. وادَّعى أنَّ من توهَّم أنَّ النُّبوة مجرَّد الوحي ومكالمة الملك فقد حاد عن الصَّواب. ومن النَّاس من استدلَّ على عدم استنباء النَّساء بالإجماع، وبقوله عَرَّفَعَلَّ: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ إِلا رِجَالا ﴾ [النحل: ٤٣]، ولا يخفى ما فيه.

أمَّا أوَّلًا: فلأنَّ حكاية الإجماع في غاية الغرابة، فإنَّ الخلاف في نبوَّة نسوة كحواء وآسية وأم موسى وسارة وهاجر ومريم موجود خصوصًا مريم، فإنَّ القول بنبوَّقا شهير، بل مال الشَّيخ تقيُّ الدِّين السُّبكي، وابن السَّيد إلى ترجيحه، وذكر أنَّ ذكرها مع الأنبياء في سورتهم قرينة قويَّة لذلك.

وأمَّا الثَّانية: فلأنَّ الاستدلال بالآية لا يصحُّ؛ لأنَّ المذكور فيها الإرسال، وهو أخصُّ من الاستنباء على الصَّحيح المشهور، ولا يلزم من نفى الأخصِّ نفى الأعمِّ (٢).

أقول: وبيان ذلك أنَّه يلزم من ثبوت الأحصِّ ثبوت الأعمِّ، ولا يلزم من ثبوت الأعمِّ ولا يلزم من ثبوت الأعمِّ ثبوت الأحمِّ وشرط موضوع الدَّليل إمَّا أن يكون مساويا لموضوع المدَّعَى أو أعمَّ منه.

وشرط محمول الدَّليل إمَّا أن يكون مساويا لمحمول المدَّعي أو أخصَّ منه، ويلزم من ثبوت الأحمِّ.

ومن حيث الإجمال أقول: المحمولُ الثَّابت لموضوع أخص، أعمُّ من المحمول الثَّابت لموضوع أعم، فمثلا عندما يقال: (حضر محمَّد)، فإنَّ المحمول الثَّابت للأخصِّ أعمُّ من

<sup>(</sup>١) نواهد الأبكار وشوارد الأفكار (١/٢٥).

<sup>(</sup>٢) روح المعاني (٣/١٥٥–٥٥١).



أن يكون مع هذا الحضور طالب آخر أو لا، فقولنا: (حضر محمَّد) يصدق عليه عدَّة احتمالات، نقول مثلًا: (حضر محمَّد وحده)، (حضر محمَّد مع خالد)، (حضر محمَّد مع خالد) أو (حضر المحمَّدان) أو (حضر المحمَّدان) أو (حضر المحمَّدون) أو (حضر جميعُ الطَّلبة). وبناءً على ذلك لا يلزم من نفي كونه رسولًا نفي كونه نبيًّا.

أقول: وبناءً على ما سبق فلا يوجد دليل على نبوَّها، كما أنَّه لا يستطيع أحدُّ أن يقول: إنها ليستْ نبيَّة؛ لانتفاء الدَّليل كما سبق.

وقد قال الله عَزَّوَجَلَّ: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَلا نَبِيّ ﴿ [الحج: ٥٥]، والعطفُ يقتضي المغايرة. وما استدلُّوا به من قوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ إِلا وَجَالا نُوحِي إِلَيْهِمْ ﴾ غير منتج؛ لأنَّه أعمُّ من المدَّعي، ومن القواعد والأسس أنَّه يلزم من ثبوت الأحصِّ ثبوتُ الأحصِّ، وقد تقرَّر أنَّ كلَّ ثبوت الأحصِّ ثبوتُ الأحصِّ، وقد تقرَّر أنَّ كلَّ رسولٍ نبيٌّ، وليس كلُّ نبيٍّ رسولا، فبينهما عموم وخصوص مطلق (١٠).

والحاصل أنَّ الخلاف إنما جرى ذكره هنا لبيان أنَّما ليست واسطة في تبليغ الخطاب على معنى أنَّما مرسلة، وهذا لا خلاف فيه.

والحاصل أنَّ القول بالإجماع مجانب للصَّواب على القول الصَّحيح في التَّفريق بين النُّبوَّة والرِّسالة، وكون مريم عَلَيْهَ السَّلَامُ نَبِيَّة مختلف فيه كما ذكر القرطبيُّ رَحَمَهُ اللَّهُ في (تفسيره) (٢).

قلت: وذلك الاختلاف يرجع إلى أنَّ هذا الأمر مسكوت عنه، لا دليل يثبته، ولا دليل ينبته، ولا دليل ينفيه، وإن كان الإجماع صحيح على كونها ليست مرسَلة، وذلك للنَّص القرآني. والنِّداء لمريم عَلَيْهَاٱلسَّلَمُ أقسام:

القسم الأوَّل: نداء من زكريًّا عَلَيْهِ ٱلسَّلامُ: [آل عمران: ٣٧].

<sup>(</sup>١) العموم والخصوص المطلق بمعنى أن يصدقا على شيء، وينفردُ الأعمُّ منهما، مثل النِّسبة بين الحيوان والإنسان، أمَّا العموم والخصوص الوجهي فهو أن يجتمعا في شيء وينفرد كلُّ منهما في شيء، مثل النِّسبة بين الحيوان والأبيض.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير القرطبي (٨٣/٤).



القسم الثَّاني: نداء من الملائكة: [آل عمران:٤٦، ٤٥]. القسم الثَّالث: نداء من قومها: [مريم:٢٧].

## ثامناً: نداء (مالك) عَيْدِالسَّلَامُ مِن الملائكة:

في موضع واحد من أهل النّار:

[الزُّخرف:٧٧]

ومالك عَلَيْهِ السَّلَمُ هو: هو (خازنُ جهنَّم)، أو يقال: (خازنُ النَّار)، والمعنى واحد. وقد جاء في خطاب أهل النَّار لمالك عَلَيْهِ السَّكَرُهُ: مادَّة النِّداء (نَادَوْا)، وكذلك أداة النَّداء (يا) في قول الله عَزَّوَجَلَّ: ﴿وَنَادَوْا يَا مَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ قَالَ إِنَّكُمْ مَاكِثُونَ ﴾. والجمع بينهما في خطابهم يدلُّ على شدَّة ما هم فيه من الكرب والغمِّ.

وقراءة: ﴿يا مَالِ ﴾ بحذف الكاف - على التَّرخيم؛ للإشارة إلى أنَّ العذاب أوهنهم عن إتمام الكلام، ولذا قالوا: ﴿لِيَقْضِ عَلَنْنَا﴾.

وفي (الكشاف): "حسَّن الترخيم أنهم يقتطعون بعض الاسم؛ لضعفهم وعظم ما هم فيه"(١).

(۱) الكشاف (٤٩٦/٣)، وانظر: تفسير أبي السُّعود (٥٥/٨)، روح المعاني (١٠٣/٢٥)، تفسير البيضاوي (٩٦/٥)، تفسير الرازي (٦٤٤/٢٧). " قيل لابن عباس رَضَوَاللَّهُ عَنْهُمَا: إِنَّ ابن مسعود رَضَوَاللَّهُ عَنْهُ يقرأ: (يا مَال)، فقال: ((ما أشغل أهل النَّار عن التَّرخيم)). وأجيب عنه: بأنَّه إمَّا حَسُن التَّرخيم؛ لأنهم بلغوا من الضعف والنَّحافة إلى حيث لا يمكن أن يذكروا من الكلمة إلا بعضها. وقرأ أبو السَّرار الغَّنوي: (يَا مَالُ) مَبْنِيا على الضم على لغة من لا ينوي. انظر: الكشاف (٤٩٦/٣)، روح المعاني (١٠٢/٢٥)، الدُّر المصون (٢٠٧/٦)، ابن عادل (٢٩٤/١٧)، البحر المديد (٣٤/٧). وانظر قراءة ابن مسعود رَضِحُاللَّهُ عَنْهُ أيضا في (تفسير الطَّبري) (٩١/١)، تفسير النَّوري (ص:٢٧٤)، تفسير القرطبي (١١٧/١٦)، معاني القرآن، للنَّحاس (٣٨٥/٦)، التِّبيان، للعكبري (٢٨٢٢)، تفسير الصَّنعاني (٢٠٢/٣)، جزء فيه قراءات النَّبي صَاَّإِلَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ (ص:١٤٧)، إبراز المعاني (ص:٣٥٠). وفي (البحر): "وقرأ الجمهور: ﴿يَا مَالِكُ﴾. وقرأ عبد الله، وعلى، وابن وثاب، والأعمش: (يا مال)، بالتَّرخيم، على لغة من ينتظر الحرف". البحر المحيط (٢٧/٨)، فتح القدير (٤/٤). وفي (زاد المسير): "وقرأ على بن أبي طالب رَضِّاللَّهُ عَنْهُ، وابن مسعود رَضِّاللَّهُ عَنْهُ، وابن يعمر: (يا مالِ) -بغير كاف مع كسر اللام-". زاد المسير (٣٢٩/٧). قال=



"فإن قلت: كيف قال: ﴿وَنَادَوْا يَا مَالِكُ ﴾ بعد ما وصفهم بالإبلاس؛ (١) قلت: تلك أزمنة متطاولة وأحقاب ممتدَّة، فتختلف بهم الأحوال فيسكتون أوقاتًا لغلبة اليأس عليهم، وعلمهم أنَّه لا فرج لهم، ويغوِّتُون (٢) أوقاتًا لشدَّة ما بهم ﴿مَاكِثُونَ ﴾ لابثون "(٣).

وجروا على عادتهم في الغباوة والجلافة فقالوا: ﴿رَبُّكَ﴾، أي: المحسن إليك فلم يروا لله عَرَّوَجَلَّ عليهم إحسانًا وهم في تلك الحالة، فلا شكَّ أنَّ إحسانه ما انقطع عن موجود أصلًا، وأقل ذلك أنَّه لا يعذِّب أحدًا منهم فوق استحقاقه؛ ولذلك جعل النَّار دركات كما كانت الجنَّة درجات.. (٤).

و"جملة ﴿وَنَادَوْا﴾ حال من ضمير: ﴿وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ﴾ أو عطف على جملة: ﴿وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ﴾.

وحكي نداؤهم بصيغة الماضي مع أنّه مما سيقع يوم القيامة، إمّا لأنّ إبلاسهم في عذاب جهنّم، وهو اليأس يكون بعد أن نادوا: ﴿يَا مَالِكُ ﴾، وأجابهم بما أجاب به، وذلك إذا جعلت جملة: ﴿وَنَادَوْا ﴾ حاليّة، وإمّا لتنزيل الفعل المستقبل منزلة الماضي في تحقيق وقوعه تخريجًا للكلام على خلاف مقتضى الظّاهر نحو قوله عَرَقِجَلً: ﴿وَيَوْمَ يُنْفَخُ فِي

<sup>=</sup>الزَّجاج: وهذا يسمِّيه النَّحويون: التَّرخيم، وهو كثيرٌ في الشِّعر في (مالك)، و(عامر)، ولكنِّي أكرههما لمخالفة المصحف. معاني القرآن، للزَّحاج (٢٠/٤)، وانظر: الإنصاف في مسائل الخلاف، لأبي البركات الأنباري (٢١/١).

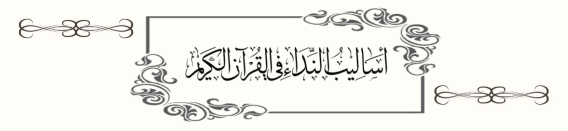
<sup>(</sup>١) أي في الآيات السَّابقة: ﴿إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنَّمَ خَالِدُونَ ۞ لَا يُفَتَّرُ عَنْهُمْ وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ ۞ وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا هُمُ الظَّالِمِينَ ۞﴾ [الزُّحرف:٧٤ – ٧٦].

<sup>(</sup>٢) (غَوَّثَ الرَّجُل): قال واغوثاه. انظر: الصِّحاح، مادَّة: (غوث) (٢٨٩/١). وفي (تاج العروس): "غَوَّثَ الرَّجُل، واستغاث: صاح: واغَوْثَاه، وتقول: ضُرِبَ فلانٌ فَغَوَّثَ تَغْوِيتًا، قال: واغَوْثَاهُ". تاج العروس، مادَّة: (غوث) (٣١٣/٥)، لسان العرب (١٧٤/٢).

<sup>(</sup>٣) الكشاف (٣/ ٤٩٦)، روح المعاني (١٠٢/٢٥).

<sup>(</sup>٤) نظم الدُّرر (٧/ ٥٣)، وانظر: السِّراج المنير (٣/ ٢٧٩).

<sup>(</sup>٥) وتمام الآيات: ﴿إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنَّمَ خَالِدُونَ ۞ لَا يُفَتَّرُ عَنْهُمْ وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ ۞ وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا هُمُ الظَّالِمِينَ ۞ وَنَادَوْا يَا مَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ قَالَ إِنَّكُمْ مَاكِثُونَ ۞﴾ [الزحرف:٧٤ – ٧٧].



الصُّورِ فَفَرِعَ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَمَنْ فِي الأَرْضِ [النمل: ٨٧]، وهذا إن كانت جملة: ﴿وَنَادَوْا الحَ معطوفة. و ﴿مَالِكُ ﴿ (المنادَى): اسم الملَك الموكَّل بجهنَّم. خاطبوه ليرفع دعوتهم إلى الله عَرَوَجَلَّ شفاعة. واللام في ﴿لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ ﴾ (لام الأمر) بمعنى الدُّعاء. وتوجيه الأمر إلى الغائب لا يكون إلا على معنى التَّبليغ كما هنا، أو تنزيل الحاضر منزلة الغائب لاعتبار مَّا مثل التَّعظيم في نحو قول الوزير للخليفة: (لِيَرَ الخليفة رأيه). و(القضاء) بمعنى: الإماتة كقوله عَرَقِجَلَّ: ﴿فَوَكَرَهُ مُوسَى فَقَضَى عَلَيْهِ ﴾ [القصص: ١٥]، سألوا الله عَرَقِجَلَّ أن يزيل عنهم الحياة؛ ليستريحوا من إحساس العذاب. وهم إنما سألوا الله عَرَقِجَلَ أن يميتهم فأجيبوا بأنهم ماكثون جوابًا جامعًا لنفي الإماتة، ونفي الخروج، فهو جواب قاطع لما قد يسألونه من بعدُ"(١٠).

وإليك إجمال ما يستفاد من صيغة النَّداء ومما ولي المنادَى:

١ - الجمع في خطابهم بين مادَّة النِّداء (نَادَوْا)، وكذلك أداة النَّداء (يا) يدلُّ على شدَّة ما هم فيه من الكرب والغمِّ.

٢ - إنَّ من الملائكة من لهم مهامٌ مختلفة لا يعصون الله عَزَوَجَلَ فيما أمرهم، ومن هذه المهام: ما كلِّف به (مالك) عَلَيْهِ السَّلَامُ من كونه خازنًا للنَّار.

٣ - بيان حال أهل النَّار من الضَّعف والوهن، وأنَّه لا شفاعة لهم تنقذهم أو ترفع عنهم العذاب، وأنهم لا يظلمون، بل يجزون ما كانوا يعملون في الدُّنيا.

٤ - أن ما جاء من ذكر أحوال أهل النار إنما هو من الغيبات التي لا سبيل لمعرفتها إلا عن طريق السمع، فيقتصر في ذلك على ورد من صحيح الكتاب والسنة.

٥ - إن دحولهم النار بسبب رفضهم قبول الحق واستعلائهم. قال الله عَزَّفِجَلَّ: ﴿ لَقَدْ جِعْنَاكُمْ بِالْحَقِ وَلَكِنَّ أَكُمْ لِلْحَقِ كَارِهُونَ ﴾ [الزحرف: ٧٨]، ثم بين حالهم من الغفلة والانغماس في أوحال المعاصي، فقال سُبْحَانهُ وَتَعَالَى: ﴿ أَمْ أَبْرَمُوا أَمْرًا فَإِنَّا مُبْرِمُونَ ۞ [الزحرف: ٧٩- أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَنَجُواهُمْ بَلَى وَرُسُلُنَا لَدَيْهِمْ يَحْتُبُونَ ۞ [الزحرف: ٧٩-

<sup>(</sup>١) التَّحرير والتَّنوير (٢٥٩/٢٥).



٨٠]. والله عَزَوَجَلَّ ليس بغافل عما يعمل الظالمون، ولهم يوم يقفون فيه بين يدي الله عَزَوَجَلَّ ليس بغافل عما يعمل الظالمون، ولهم يوم يقفون فيه بين يدي الله عَزَوَجَلَّ ويحاسبون.

#### تاسعًا: نداء بقية الأعلام:

وأذكر هنا عقب ما ذكر من نداء أهل الفضل والتَّشريف بقيَّة الأعلام وهم: (إبليس، فرعون، هامان، السَّامري).

#### ١ - نداء إبليس:

أمَّا نداء إبليس ففي موضعين من الله عَزَّوَجَلَّ: [طحر: ٣٢]، [ص: ٧٥].

وإليك بيان ما يستفاد مما ولي المنادَى:

وفي بداية الأمر يذكر الله عَرَّوَجَلَّ خلق آدم عَلَيْهِ السَّكَمُ في ملائكته قبل خلقه له، وتشريفه إيَّاه بأمره الملائكة بالسُّجود له. ويذكر تخلُّف إبليس عدوَّه عن السُّجود له من بين سائر الملائكة، حَسَدًا وكفرًا، وعنادًا واستكبارًا، وافتخارًا بالباطل، ولهذا قال: ﴿أَنَا خَيْرُ مِنْهُ خَلَقْتَنِي مِنْ نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِينٍ ﴾ [الأعراف: ١٦]، ﴿لَمْ أَكُنْ لأَسْجُدَ لِبَشَرٍ خَلَقْتَهُ مِنْ صَلْصَالٍ مِنْ حَمَا مَسْنُونٍ ﴾ [الحجر: ٣٣]، ﴿قَالَ أَرَأَيْتَكَ هَذَا الذي كَرَّمْتَ عَلَى لَيْنُ أَخَرْتَن إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ لأَحْتَنِكَنَّ ذُرِّيَّتَهُ إلا قليلا ﴾ [الإسراء: ٢٢].

وقد ذكر جمعٌ كبيرٌ من المفسِّرين ما قاله ابنُ عباس رَضَالِيَهُ عَنْهُمَا من أَنَّ أُوَّل من قاس إبليس فأخطأ القياس، فمن قاس الدِّين بشيءٍ من رأيه قرنه الله عَزَّوَجَلَّ مع إبليس. وذكروا ما قاله الحسن وابن سيرين: ما عبدت الشَّمس إلا بالقياس (١).

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (۲۱۷/۱۲)، وانظر: القرطبي (۱۷۱/۷)، روح المعاني (۸۹/۸)، الدُّر المنثور (۱۸۲/۳)، الشَّعالبي (۲۱۹/۶)، البغوي (۱۸۲/۲)، فتح القدير (۱۰/۳). وأورد ابن كثير رَحِمَهُ اللَّهُ ما ذكره الطَّبري رَحِمَهُ اللَّهُ: ".عن الحسن في قوله عَنَّقِجَلَّ: ﴿خَلَقْتَنِي مِنْ نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِينٍ﴾ [الأعراف:۱۲] قال: قاس إبليس، وهو أوَّل من قاس. [قال:] إسناده صحيح..وعن ابن سيرين رَحِمَهُ اللَّهُ قال: أوَّل من



أقول: وتوجيه خطأ إبليس في القياس أن يقال: إنَّ إبليس قد استعمل القياس في البيات أنَّه خير من آدم عَلَيْهِ السَّلَا يسجد له حينما أُمِر بالسُّجود له فيما حكاه الله عَنَوْجَلَّ عنه: ﴿أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْتَنِي مِنْ نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِينٍ ﴾ [الأعراف:١٢]. وهو قياس من الشَّكل الأوَّل (١) حذفت منه المقدِّمة الثَّانية للعلم بها. ونظمه هكذا: أنا مخلوق من النَّار، وآدم مخلوقٌ من الطِّين، وكلُّ مخلوقٍ من النَّار خيرٌ من المخلوقِ من الطِّين = أنا خيرٌ من آدم..

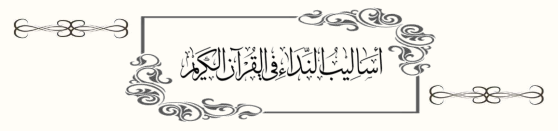
وقد أحطأ إبليس في قياسه؛ لأنَّ الفضل عند الله عَنَّوَجَلَّ بحسن العمل لا بشرف الأصل. فإذا سلَّمنا جدلًا أنَّ المخلوق من النَّار خيرٌ من المخلوق من الطِّين فيرد عليه ما سبق.

=قاس إبليس، وما عبدت الشَّمس والقمر إلا بالمقاييس. [قال:] إسناد صحيح أيضًا". تفسير ابن كثير (٣٩٣/٣).

(۱) الشَّكل الأوَّل: ما كان الحدُّ الأوسط فيه محمولًا في الصُّغرى، موضوعًا في الكبرى، مثل: كلُّ طائرٍ حيوان، وكلُّ حيوانٍ متنفِّس = كلُّ طائرٍ متنفِّس. وشرطه: ١- أن تكون مقدِّمته الصُّغرى موجبة.. ٢- أن تكون مقدِّمته الكبرى كلِّيَّة. فإن فقد الشَّرط الأوَّل وكانت الصُّغرى سالبة صدقت النَّتيجة مرَّة وكذبت أحرى، والنَّتيجة لا بدَّ أن يطَّردَ صدقُها. فلو قلنا: لا شيء من الفضَّة بذهب، وكلُّ ذهبٍ معدن، فالنَّتيجة = لا شيء من الفضَّة بمعدن، وهي كاذبة مع صدق المقدِّمتين. وإنما نشأ كذب النَّتيجة من الإحلال بالشَّرط الأوَّل، وهو إيجاب الصُّغرى. وكذلك لو فُقِد الشَّرط الثَّاني، وكانت الكبرى جزئيَّة فإنَّ النَّتيجة أيضًا تكذب، مثل: كلُّ نبات قمح، وبعض النَّبات ورد، فالنَّتيجة = بعض القمح ورد، وهي كاذبة مع صدق المقدِّمتين، وذلك لفقد الشَّرط الثَّاني، وهو كلِّيَّة الكبرى. قال صاحب السُّلَم:

حَمْل بصغرى وضعه بكبرى يُدْعى بشكل أول ويدرى ثُمَّ قال:.... فشرطه الإيجاب في صغراه وأن تُرى كلية كبراه

انظر: شرح الشَّيخ درويش القويسني على متن السُّلَم في علم المنطق (ص: ٣٤ – ٣٥)، توضيح المنطق القديم (ص: ٢٤٠)، معجم مقاليد العلوم في الحدود والرُّسوم (ص: ٢٥١)، طرق الاستدلال (ص: ٣٤٠) القديم (ص: ٢٤٠)، الجديد في الحكمة (ص: ١٧٨)، الرِّسالة الشَّمسية (ص: ١٤١)، التَّذهيب (ص: ٣٧٩)، مغني الطُّلاب بشرح سيف الغلاب (ص: ٢٦١)، الرَّدُ على المنطقيين (ص: ٢٩٦)، تيسير التَّحرير (٥٨/١)، رفع الحاجب عن مختصر ابن الحاجب (٣٢٢/١).



أعني إن سُلِّمَ لإبليس أنَّ المخلوق من النَّار حيرٌ من المخلوق من الطِّين من حيث أصل الخلق فإنَّه يرد عليه ما سبق. كيف ولم يسلَّم له ذلك؟! فمن أين له أنَّ المخلوق من النَّار خيرٌ من المخلوق من الطِّين من حيث أصل الخلق؟! وقد علم أنَّ الإنسان المخلوق من الطِّين أفضل من الجنِّ المخلوق من النَّار. حيث إنَّ فيهم أي: الإنسال الرُّسل عَلَيْهِمُ اللَّهُ أَلَذين اصطفاهم الله عَنَّهَجَلَّ وفضَّلهم من بين سائر الخلق.

والحاصل أنَّ تقرير إبليس ليس حجَّة.

قال محمّد بن جرير رَحَمَهُ اللهُ: "ظنّ الخبيثُ أنّ النّار خيرٌ من الطّين، ولم يعلم أنّ الفضل لمن جعل الله عَرَّفِجَلَ له الفضل، وقد فضّل الله عَرَّفِجَلَ الطّين على النّار من وجوه منها: أنّ من جوهر الطّين الرَّزانة والوقار والحلم والصّير، وهو الدَّاعي لآدم عَلَيْهِ السَّكامُ بعد السَّعادة التي سبقت له إلى التَّوبة والتَّواضع والتَّضرع فأورثه الاجتباء والتَّوبة والهداية، ومن جوهر النَّار الخفَّة والطَّيش والحدَّة والارتفاع، وهو الدَّاعي لإبليس بعد الشَّقاوة التي سبقت له إلى الاستكبار والإصرار، فأورثه اللعنة والشَّقاوة؛ ولأنَّ الطِّين سبب جمع الأشياء والنَّار سبب تفرقها؛ ولأنَّ التُراب سبب الحياة، فإنَّ حياة الأشجار والنَّبات به، والنَّار سبب الهلاك"(١).

أقول: ما أورده الطَّبريُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ، ونقله عنه غير واحدٍ من المفسِّرين إنَّا يسلَّم له من حيث تميُّز الطِّين عن النَّار، ولكن لا يسلَّمُ له أنَّ أصل الخلق سببُ للاستجابة أو الإعراض، أو دافع من الدَّوافع فقد جعل الله عَرَقِجَلَّ كلَّ مكلَّفٍ مختارًا، ويجازى على

<sup>(</sup>۱) تفسير الطَّبري (۱۲ / ۲۲۷). وفي (أضواء البيان): "لا نسلِّم أنَّ النَّار خيرٌ من الطِّين، بل الطِّين خيرٌ من النَّار؛ لأنَّ طبيعتها الخقَّة والطَّيش والإفساد والتَّفريق، وطبيعته الرَّزانة والإصلاح فتودعه الحبَّة فيعطيكها سنبلة، والنَّواة فيعطيكها نخلة. وإذا أردت أن تعرف قدر الطِّين فانظر إلى الرِّياض النَّاضرة، وما فيها من الثِّمار اللَّذيذة، والأزهار الجميلة، والرَّوائح الطيَّبة. تعلم أنَّ الطِّين خيرٌ من النَّار. [وقال] إنَّا لو سلمنا تسليمًا جدليًّا أنَّ النَّار خيرٌ من الطِّين، فإنَّه لا يلزم من ذلك أنَّ إبليس خيرٌ من آدم عَلَيْهِ السَّلَامُ؛ لأنَّ شرف الأصل لا يقتضي شرف الفرع، بل قد يكون الأصل رفيعًا، والفرع وضيعًا..". انظر: أضواء البيان الأصل لا يقتضي شرف الفرع، بل قد يكون الأصل رفيعًا، والفرع وضيعًا..". انظر: أضواء البيان المحر المديد) والبحر المحر المحيط (١٧/٥)، وكذلك في (المنار) (١٩٤/٥).



اختياره إن خيرًا فخير، وإن شرًّا فشر، وإلا لكان ذلك مدخلا لكلِّ من خلق من النَّار - وهم الحنُّ - أن يكونوا مدفوعين من أصل الخلق إلى نوازع الشرِّ.. ولا قائل بذلك، وهو مَّا يتنافى مع الحكمة فتنبه.

وقد قال الله عَرَقِجَلَ له: ﴿يَا إِبْلِيسُ﴾ [الحر: ٣]، [ص: ٧٥]، "وهذا يقتضي أنّه عَرَقِجَلَ تكلّم معه، فعند هذا قال بعض المتكلّمين: إنّه عَرَقِجَلَ أوصل هذا الخطاب إلى إبليس على لسان بعض رسله عَلَيْهِ وَللاَيَكُمْ، إلا أنّ هذا ضعيف؛ لأنّ إبليس قال في الجواب: ﴿لَمْ أَكُنْ لأَسْجُدَ لِبَشَرٍ خَلَقْتَهُ مِنْ صَلْصَالٍ﴾ [الحر: ٣]، فقوله: ﴿خَلَقْتَهُ لِبَسُرِ خَلَقْتَهُ مِنْ صَلْصَالٍ﴾ [الحر: ٣]، فقوله: ﴿خَلَقْتَهُ لِبَسُرِ خَلَقْتَهُ مِنْ صَلْصَالٍ﴾ [الحر: ٣]، فقوله: ﴿خَلَقْتَهُ لِبَسُرِ خَلَقْتَهُ مِنْ صَلْصَالٍ﴾ [الحر: ٣]، فقوله: ﴿خَلَقْتَهُ مِنْ الله عَرَقِجَلَ تكلّم مع إبليس (خطاب الغيبة)، وظاهره يقتضي أنّ الله عَرَقِجَلَ تكلّم مع إبليس بغير واسطة، وكيف يعقل هذا مع أنّ مكالمة الله عَرَقِجَلَ بغير واسطة من أعظم المناصب وأشرف المراتب؟! فكيف يعقل حصوله لرأس الكفرة ورئيسهم؟! ولعل الجواب عنه أنّ مكالمة الله عَرَقِجَلَ إنما تكون منصبًا عاليًا إذا كان على سبيل الإهانة والإذلال فلا"(١).

واختُلِفَ في تَسْمِيتِهِ به: (إبليس) على قولين:

أحدهما: أنَّه اسم أعجميٌّ، وليس بمشتقِّ.

والثَّاني: أنَّه اسمُ اشتقاق، اشتُقَّ من (الإبلاس)، وهو اليأس من الخَيْر، ومنه قوله وَلَهُ وَعَلَّمَ:

﴿ فَإِذَا هُم مُّبْلِسُونَ ﴾ [الأنعام: ٤٤]، أي: آيِسُونَ من الخير... "(٢). والرَّاجع أنَّه اسم أعجمي، ومنعه من الصَّرف للعلميَّة والعجمة. والإبلاس: اليأس (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الرَّازي (١٩/١٩)، انظر: ابن عادل (١١/١٥)، السراج المنير (٢٠١/٢).

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري (۹/۱)، النُّكت والعيون (۱۰۲/۱)، تفسير العز بن عبد السَّلام (۲۷/۱)، تفسير القرطبي (۲۹/۱)، روح المعاني (۲۲۹/۱)، ابن جزي (۲۱/۱).

<sup>(</sup>٣) التَّعاريف (ص: ٣١)، المصباح المنير، مادَّة: (بلس) (٦٠/١).



قال العلامة محمد الطَّاهر بن عاشور رَحِهَهُ ٱللَّهُ: وزاد الزَّمْخشريُّ رَحِهَهُ ٱللَّهُ (١) في معنى (الإبلاس) قيد السُّكوت، ولم يذكره غيره.

والحقُّ أنَّ السُّكوت من لوازم معنى (الإبلاس) وليس قيدًا في المعنى (١).

أقول: وما ذكره قد أشار إليه الرَّاغب رَحِمَهُ اللَّهُ من قبله في (المفردات)، حيث قال: "ولما كان (المبلس) كثيرًا ما يلزم السُّكوت، وينسى ما يعنيه قيل: (أبلس فلان): إذا سكت، وإذا انقطعت حجَّته"(٣).

وكذلك يرد ذلك اي: ما ذكره الطَّاهر والرَّاغب رَحَهَهُمَاٱللَّهُ على ما ذكره الطَّاهر والرَّاغب رَحَهَهُمَاٱللَّهُ على ما ذكره البقاعيُّ رَحِمَهُٱللَّهُ فِي (نظم الدُّرر) وغيره من "السُّكون والانكسار، والحزن والتحيُّر، وانقطاع الحجَّة والنَّدم"(٤)..

وخطاب الله عَرَّوَجَلَّ لإبليس للتَّقريع والتَّوبيخ، والمعنى: أيُّ: سبب حملك على أن لا تكون مع السَّاجدين لآدم عَلَيْهِ السَّلَمُ مع الملائكة، وقد أمرك الله عَرَّوَجَلَّ بذلك..، وهم في الشَّرف بالمنزلة التي قد علمتها؟.

#### ٢ - نداء فرعون:

أَمَّا نداء فرعون ففي موضعين من موسى عَلَيْهِ السَّلَامُ: [الأعراف: ١٠٢]، [الإسراء: ١٠٢].

1 1 1

<sup>(</sup>۱) ونص ما قاله الزَّمْ شري رَحَمُهُ ٱللَّهُ: (الإبلاس): أي يبقى بائسا ساكنا متحيرا. يقال: ناظرته فأبلس. إذا لم ينبس، ويئس من أن يحتجَّ. ومنه (النَّاقة المبلاس): التي لا ترغو. وقريء: (يُبْلَس) بفتح اللام، من أبلسه إذا أسكته. الكشاف (۲۱٦/۳)، وانظر: البحر المحيط (۳۷۹/۸)، روح المعاني (۲۲/۲۱)، البيضاوي إذا أسكته. الكشاف (۲۱۳/۳)، وفال الزَّمْ شري في موضع آخر: "الإبلاس: اليأس من كلِّ خير. وقيل: السُّكوت مع التَّحيُّر". الكشاف (۳۸/۳). وذكر الزَّمْ شري ذلك أيضًا في رأساس البلاغة) مادَّة: (بلس) (ص: ۲۹)، وفي (المخصص، لابن سيده): (أَبْلَس الرجُل): سكتَ. المخصص (۲۹/۱).

<sup>(</sup>٢) التَّحرير والتَّنوير (٢٥٨/٢٥).

<sup>(</sup>٣) مفردات ألفاظ القرآن، للرَّاغب (ص: ١٤٣).

<sup>(</sup>٤) انظر: نظم الدُّرر (١١/٥٥).



وإليك بيان المعنى مع ما يستفاد مما ولي المنادَى:

"يخبر الله عَرَّقِجَلَّ عن مناظرة موسى عَلَيْهِ السَّكَمُ لفرعون، وإلحامه إيَّاه بالحجَّة، وإظهاره الآيات البيِّنات بحضرة فرعون وقومه من قبط مصر، فقال عَرَّقِجَلَّ: ﴿وَقَالَ مُوسَى يَا فِرْعَوْنُ إِلاَّيَاتِ البيِّنات بحضرة فرعون وقومه من قبط مصر، فقال عَرَّقِجَلَّ: ﴿وَقَالَ مُوسَى يَا فِرْعَوْنُ إِلاَّياتِ البيِّناتِ بحضرة فرعون وقومه من قبط مصر، فقال عَرَّقِجَلَّ: ﴿وَقَالَ مُوسَى يَا فِرْعَوْنُ إِلِيَّا لَهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ مَسُولً مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الأعراف: ١٠٤]، أي: أرسلني الذي هو خالقُ كلِّ شيء وربُّه ومليكه "(١).

"وهذه محاورة من موسى عَلَيْهِالسَّكُمْ لفرعون، وخطاب له بأحسن ما يدعى به وأحبُها إليه؛ إذ كان مَنْ مَلَكَ (مِصْرً) يقال له: (فرعون) كنمرود في (يونان)، وقيصر في (الرُّوم)، وكسرى في (فارس)، والنَّحاشي في (الحبشة)، وعلى هذا لا يكون فرعون وأمثاله علمًا شخصيًّا، بل يكون علم حنس كأسامة وثعالة، ولما كان فرعون قد ادَّعى الرَّبوبيَّة فاتحه موسى عَلَيْهِالسَّكَمُ بقوله: ﴿إِنِّى رَسُولٌ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾؛ لينبِّهه على الوصف الذي فاتحه موسى عَلَيْهِالسَّكَمُ بقوله: ﴿وَقِيقٌ عَلَى أَنْ لا أَقُولَ عَلَى اللَّهِ إلا الحُقَّ الأعراف:٥٠١] أردفها بما يدلُّ على صحَّتها، وهو قوله: ﴿قَدْ جِئْتُكُمْ ﴿ [الأعراف:٥٠١]، ولما قرَّر رسالته فرَّع عليها تبليغ الحكم، وهو قوله: ﴿فَأَرْسِلْ ﴾، ولم ينازعه فرعون في هذه ولما قرَّر رسالته فرَّع عليها تبليغ الحكم، وهو قوله: ﴿فَأَرْسِلْ ﴾، ولم ينازعه فرعون في هذه السُّورة في شيءٍ مما ذكره موسى عَلَيْهَالسَّكُمُ إلا أنَّه طلب المعجزة. ودلَّ ذلك على موافقته لموسى عَلَيْهَالسَّكُمُ أو الأعراف:١٠٥]. المعجزة؛ إذ لم يدفع إمكافا، بل قال: ﴿إِنْ لموسى عَلَيْهَالسَّكُمُ أو الأعراف:٢٠١].."(٢).

وأمَّا قوله عَزَوَجَلَّ: ﴿وَإِنِي لأَظُنُّكَ يَا فِرْعَوْنُ مَثْبُورًا﴾ [الإسراء:١٠٢]. (الظنُّ) هنا بمعنى التَّحقيق.

و (الثُّبور): الهلاك والخسران أيضًا (٣).

قال الرَّازي رَجِمَهُ ٱللَّهُ: "ثُمَّ حكى تعالى أنَّ موسى عَلَيْهِ ٱلسَّلامُ قال لفرعون: ﴿وَإِنِّي لأَظُنُّكَ يَا مُوسَى لأَظُنُّكَ يَا مُوسَى لأَظُنُّكَ يَا مُوسَى عَلَيْهِ ٱلسَّلامُ: ﴿إِنِّي لأَظُنُّكَ يَا مُوسَى

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (٣/٤٥٤).

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط (٥/٢٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير القرطبي (٣٣٧/١٠)، أضواء البيان (٢٧/٦).



مَسْحُورًا﴾ [الإسراء:١٠١]، فعارضه موسى عَلَيْهِ السَّلَامُ وقال له: ﴿وَإِنِّي لأَظُنُّكَ يَا فِرْعَـوْنُ مَثْبُورًا﴾"(١).

"والظّاهر أنَّ خطاب موسى عَلَيْهِ السَّلَطان بحسب متعارف أمَّته فليس هو بترفع عليه؛ لأنَّه ناداه بالاسم الدَّالِّ على الملك والسُّلطان بحسب متعارف أمَّته فليس هو بترفع عليه؛ لأنَّ الله عَرَّقِهَلَ قال له ولهارون عَلَيْهِ مَا السَّلَامُ: ﴿فَقُولا لَهُ قَوْلا لَيّنًا ﴾ [طه:٤٤]. والظَّاهر أيضًا أنَّ قول موسى عَلَيْهِ السَّلَامُ هذا هو أوَّل ما خاطب به فرعون كما دلَّت عليه (سورة طه) "(٢).

## وهاك إجمال النَّتائج المستفادة:

١ - إنَّ الشِّرك أو الكفر هو أقبح الظُّلم، كما أنَّه كذلك أكبرُ الذُّنوب، وأشنعُ المعاصي.. والذين يكفرون أو يشركون يظلمون الحقيقة الكبرى -حقيقة الألوهيَّة، وحقيقة التُّوحيد- ويظلمون أنفسهم بإيرادها موارد الهلكة في الدُّنيا والآخرة.

٢ – الحكمة في الدَّعوة إلى الله عَزَّوَجَلَّ، والتزام آداب البحث والمناظرة في الحوار، حيث خاطب موسى عَلَيْهِ السَّلَامُ فرعون بخطاب الإكرام الذي ينزِّلُ المدعوَّ المنزلة اللَّائقة به في حال الخطاب والمناظرة...

٣ - إنَّ دعاة الباطل، وعلى الأخصِّ من كان له نفوذ وسلطة يظلمون النَّاس بإخراجهم من العبوديَّة لله عَرَّفِجَلَّ الواحد إلى العبوديَّة للطَّواغيت المتعدِّدة والأرباب المتفرِّقة.

٤ - الاعتبار بالعاقبة والمآل في الدُّنيا والآخرة لمن ظلم نفسه، وأنكر حقيقة التَّوحيد، وتسبَّب في إضلال غيره. قال الله عَزَّوَجَلَّ: ﴿لِيَحْمِلُوا أَوْزَارَهُمْ كَامِلَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَمِنْ أَوْزَار الذينَ يُضِلُّونَهُمْ بغير عِلْمِ أَلا سَاءَ مَا يَزرُونَ ﴾ [النحل: ٢٥].

٥ - قطع أعذار فرعون ومن تبعة بإقامة الحُجَّةِ عليهم، بالمحاورة والمناظرة، وبالمعجزات الماديَّة التي جاء بها موسى عَلَيْهِ السَّلَامُ، ومع ذلك كفروا وجحدوا..

<sup>(</sup>١) تفسير الرَّازي (١١/٥/١)، السراج المنير (٢٤٢/٢).

<sup>(</sup>٢) التَّحرير والتَّنوير (٩/٣٧).



٦ - اقتداء المخاطبين بالرُّسل عَلَيْهِمُالسَّلَمُ في دعوقهم إلى الله عَزَّقِجَلَّ، والصبر على الإيذاء في سبيل ذلك.

٧ - إن للرُّسل عَلَيْهِ وَالسَّلَامُ منهجا قويمًا في الدَّعوة، يتأسَّى به كلُّ داعية.

"وإنَّ الحياة لا تستقيم ولا تصلح إلا على أساس الإيمان بالله عَرَّفِكِلَ الواحد، والعبوديَّة لإله واحد، وإنَّ الأرض لتفسد حين لا تتمخَّض العبوديَّة لله عَرَّفِكِلَ في حياة النَّاس. إنَّ العبوديَّة لله عَرَّفِكِلَ وحده معناها أن يكون للنَّاس سيِّد واحد، يتوجَّهون إليه بالعبادة وبالعبوديَّة كذلك، ويخضعون لشريعته وحدها، فتخلص حياتهم من الخضوع لأهواء البشر المتقلِّبة، وشهوات البشر الصَّغيرة!.

إنَّ الفساد يصيب تصوُّراتِ النَّاس كما يصيب حياتهم الاجتماعيَّة حين يكون هناك أربابُ متفرِّقون يتحكَّمون في رقاب العباد -من دون الله عَزَّوَجَلَّ وما صلحت الأرض قطُّ ولا استقامت حياة النَّاس إلَّا أيام أن كانت عبوديتهم لله عَزَّوَجَلَّ وحده عقيدةً وعبادةً وشريعة - وما تحرَّر الإنسان قط إلَّا في ظلال الرُّبوبيَّة الواحدة. ومن ثمَّ يقول الله عَزَّوَجَلَّ عن فرعون وملئه: ﴿فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُفْسِدِينَ ﴾ [الأعراف:١٠٣].

وكلُّ طاغوت يُخضع العباد لشريعة من عنده، وينبذ شريعة الله عَرَّفِجَلَّ، هو من المفسدين الذين يفسدون في الأرض ولا يصلحون!"(١).

٨ - الحاجة في كلِّ زمان إلى الدُّعاة الذين يدعون إلى الله عَنَوَجَلَ، وهم على بصيرة ودراية بأحوال المخاطبين، واختلاف ثقافاتهم، وقدراتهم العقلية، يحسنون فنَّ المناظرة والحوار، ويتعمدون على الدَّليل والحُجَّة والبرهان الذي يقنع المخاطبين، ويدحضُ حجج المخالفين.

٩ - أن يكون الغرض من المناظرة والحوار الوصول إلى الحق.

<sup>(</sup>١) الظِّلال (٩/٥٤٣١).



#### ٣ – نداء هامان:

أمًّا نداء هامان ففي موضعين من فرعون:

[القصص: ٣٨]، [غافر: ٣٦].

يخبرُ الله عَرَقِبَلَ عن كفر فرعون وطغيانه وافترائه في دعوى الإلهيَّة لنفسه حيث دعا قومه مستخفًّا بحم، حيث لم يعملوا عقولهم، ولم يتفكَّروا كما قال عَرَبَكِنَّ: ﴿فَاسْ يَخَفَّ وَوَمَهُ وَأَطَاعُوهُ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْمًا فَاسِقِينَ ﴾ [الزحرف: ٤٥]، فقد جمع قومه ونادى فيهم بصوته العالي مُصَرِّحًا لهم بذلك، ودعاهم إلى الاعتراف له بالإلهيَّة، فأجابوه سامعين مطيعين. العالي مُصَرِّحًا لهم بذلك، يقول الله عَرَقِبَقَ: ﴿يَا أَيُّهَا الْمَلاُ مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرِى ﴾ وأسسونه الله عَرَقِبَقَ: ﴿يَا أَيُّهَا الْمَلاُ مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ عَيْرِى ﴾ وأسسونه إله عَنْ مَعْون: ﴿فَحَشَرَ فَنَادَى ۞ فَقَالَ أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعْلَى فَأَخَذَهُ اللَّهُ نَصَالَ الْآخِرَةِ وَالْأُولَى ۞ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لِمَنْ يَغْشَى ﴿ ﴾ [الناءات: ٣٦]. وقوله: ﴿فَأَوْقِدْ لِي يَا هَامَانُ عَلَى الطِّينِ فَاجْعَلْ لِي صَرْحًا لَعَلِي أَطِّلِعُ إِلَى إِلَهِ مُوسَى ﴾ وقوله: ﴿فَأَوْقِدْ لِي يَا هَامَانُ عَلَى الطِّينِ فَاجْعَلْ لِي صَرْحًا لَعَلِي أَطِّلِعُ إِلَى إِلَهِ مُوسَى وَإِلَى اللهِ مُوسَى وَاللهِ مُوسَى وَاللهِ عَلَى الطَّين، ليتخذ له آجُرًا لبناء الصَّر صَرَّحًا لَعَلِي أَبُلغُ الْأَسْبَابَ إِلَى السَّيتِ السَّيتِ وَمَا كَيْدُ فِرْعَوْنُ يَا الْأَنْدُ عُمَ عَمَلِهِ وَصُدَّ عَنِ السَّيتِ وَمَا كَيْدُ فِرْعَوْنُ إِلَّا فِي تَبَابٍ ۞ وَكَذَلِكَ زُيِّنَ لِفِرْعُونَ سُوءً عَمَلِهِ وَصُدَّ عَنِ السَّيتِ الذي لم يُرَ فِي الدُّنيا بناء أعلى منه، وَكَذَلِكَ زُيِّنَ لِفِرْعُونَ سُوءً عَمَلِهِ وَصُدَّ عَنِ السَّيتِ الذي لم يُرَ فِي الدُّنيا بناء أعلى منه، وَعُون بني هذا الصَّرِح الذي لم يُرَ فِي الدُّنيا بناء أعلى منه، وَلَا لَوْ فَلُو اللَّهُ اللهُ الْ وَهُلُو اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ وَلَوْنَ اللهُ وَلَدُ اللّهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا قَلْ اللهُ وَلَا قَلْ اللّهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَقُ اللهُ اللهُ عَلَى وَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى وَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَوْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

أمَّا قوله: ﴿فَأُوقِدْ لِي يَا هَامَانُ عَلَى الطِّينِ﴾، أي: اطبخ لي الآجر، روي عن ابن عباس رَخِوَالِلَهُ عَنْهُمَا (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن كثير (۲۳۸/٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير القرطبي (٢٨٨/١٣)، تفسير ابن أبي حاتم (٨٠٨/١٣)، الدر المنثور (٢١٦/٦). قال الرَّغشري: ولم يقل: اطبخ لي الآجر واتخذه؛ لأنَّه أوَّل من عمل الآجر، فهو يعلمه الصَّنعة؛ ولأنَّ هذه العبارة أحسن طباقًا لفصاحة القرآن، وعلوّ طبقته وأشبه بكلام الجبابرة. وأمر هامان وهو وزيره ورديفه=



وقال قتادة: هو أوَّل من صنع الآجر، وبني به (١).

ولما أمر فرعون وزيره هامان ببناء الصَّرح جمع هامان العمال. -قيل: (خمسين ألف) بناء سوى الأتباع والأجراء - وأمر بطبخ الآجر والجص، ونشر الخشب، وضرب المسامير، فبنوا ورفعوا البناء، وشيَّدوه بحيث لم يَبْلغه بنيانُ منذ خلق الله عَنَّوَجَلَّ السَّموات والأرض، فكان الباني لا يقدر أن يقوم على رأسه، حتى أراد الله عَنَّوَجَلَّ أن يفتنهم فيه. ﴿وَإِنِّي لاَظُنُّهُ مِنَ الْكَاذِبِينَ ﴾ الظنُّ هنا شكُّ، فكفر على الشَّكِّ؛ لأنَّه قد رأى من البراهين ما لا يخيل (٢) على ذي فطنة (٣).

ويستفاد مما ولي المنادى من قوله: ﴿مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرِى﴾ أنه يستدلَّ بعدم الدَّليل على عدم المدلول –على حدِّ زعمه –، وهو خطأ من جهة أنَّ الدَّليل على المدلول –وهو وجود الصَّانع – أكثر من أن يحصى، ومن جهة أنَّ عدم الدَّليل لا يستلزم عدم المدلول. وأمَّا قوله: ﴿غَـيْرِى﴾ فقد تكلَّف له بعضهم أنَّه لم يرد به أنَّه خالق السَّموات والأرض وما فيهما؛ فإنَّ امتناع ذلك بديهي، وإنما أراد به نفي الصَّانع والاقتصار على الطَّبائع، وأنَّه لا تكليف على النَّاس إلَّا أن يطيعوا ملكهم وينقادوا لأمره.

أمَّا قوله: ﴿فَأُوقِدْ لِي يَا هَامَانُ عَلَى الطِّينِ ﴾ فقد تكلَّفوا له ههنا أيضًا، فقيل: إنَّه يبعد من العاقل أن يرومَ صعود السَّماء بآلةٍ، ولكنَّه أراد أنَّه لا سبيل إلى إثبات الصَّانع من حيث العقل - كما مرَّ - ، ولا من حيث الحس؛ فإنَّ الإحساس به يتوقَّف على الصُّعود وهو معتذِّرٌ، وإلَّا فابنِ يا هامان مثل هذا البناء، وإنما قال ذلك تمكُمًا. فبمجموع هذه الأشياء قرَّرَ أنَّه لا دليل على الصَّانع، ثمَّ رتَّب النَّتيجة عليه، وهو قوله: ﴿وَإِلِّي لأَظُنَّهُ مِنَ الْكَاذِبِينَ ﴾ يحتمل أن يريد: لأعلمه من الكاذبين. والأكثرون من

<sup>=</sup> بالإيقاد على الطِّين منادى باسمه به: (يا) في وسط الكلام.. دليل التَّعظيم والتَّحبر. الكشاف (١٨٠ - ١٧٩).

<sup>(</sup>١) انظر: القرطبي (١٣/ ٢٨٨)، الدُّر المنثور (٢١٦/٦)، معاني القرآن الكريم، للنَّحاس (١٨٠/٥).

<sup>(</sup>٢) لا يخيل: أي: لا يشكل.

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير القرطبي (١٩/ ٢٨٩).



المفسِّرين على أنَّه بني مثل هذا البناء جهلًا منه، أو تلبيسًا على مَلئِهِ حيث صادفهم أغبى النَّاس وأخلاهم من الفطن..

وإنما قال: ﴿فَأَوْقِدْ لِي يَا هَامَانُ عَلَى الطِّينِ ﴾ ولم يقل: اطبخ لي الآجر؛ لأنَّ هذه العبارة أحسن؛ ولأنَّ فيه تعليم الصَّنعة، وقد كان أوَّل من عمل الآجر فرعون..-كما سبق- والطُّلوع والاطِّلاع: الصُّعود. يقال: طلع الجبل واطَّلع.

وفي قوله عَنَّهَجَلَّ: ﴿وَاسْتَكْبَرَ هُـوَ وَجُنُـودُهُ فِي الأَرْضِ ﴾ [القصص:٣٩]، يعني: أرض (مصر) ﴿بِغَيْرِ الْحُـقِّ»، إشارة إلى أنَّ الاستكبار بالحقِّ إنما هو لله عَزَّهَجَلَّ، وكلُّ مستكبر سواه عَزَّهَجَلَّ فاستكباره بغير الحقِّ (۱).

وهاك إجمال النَّتائج المستفادة مما سبق:

أمّا قوله: ﴿مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرِى﴾.. فهي "كلمةٌ فاجرةٌ كافرة، يتلقّاها الملأُ بالإقرار والتّسليم. ويعتمد فيها فرعون على الأساطير التي كانت سائدة في (مصر) من نسب الملوك للآلهة. ثمّ على القهر، الذي لا يدع لرأسٍ أن يفكر، ولا للسانٍ أن يُعبّر. وهم يرونه بشرًا مثلهم يحيا ويموت، ولكنّه يقول لهم هذه الكلمة فيسمعونها دون اعتراض ولا تعقيب! ثمّ يتظاهرُ بالجدِّ في معرفة الحقيقة، والبحث عن إله موسى عَلَيهِالسَّكَمْ، وهو يلهو ويسخر: ﴿فَأَوْقِدْ لِي يَا هَامَانُ عَلَى الطِّينِ فَاجْعَلْ لِي صَرْحًا لَعَلِي أَطّلِعُ عِن اللهِ مُوسى عَلَيهِالسَّكَمْ، ولكنّه مع هذا الشَّكِ يبحث وينقبُ ليصل إلى الحقيقة: ﴿وَإِنِي لأَظُنُهُ مُوسَى﴾.. في السَّماء. كما يقول وبلهجة التَّهكم ذاتها يتظاهر بأنَّه شاكُ في صدق موسى عَلَيهِالسَّكَمْ، ولكنّه مع هذا الشَّكِ يبحث وينقبُ ليصل إلى الحقيقة: ﴿وَإِنِي لأَظُنُهُ مُ إِلَيْنَا لا مِن الْكَاذِبِينَ ﴾! وفي هذا الموضع كانت حلقة المباراة مع السَّحرة. وهي محذوفة هنا للتَّعجيل بالنّهاية. ﴿وَاسْتَكْبَرَ هُو وَجُنُودُهُ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحُقِقِ وَظَنُوا أَنَّهُمْ إِلَيْنَا لا ليَّعَيْنَ ﴿ القصى: ٣٩] "(٢).

كما يستفاد أن عدم الدَّليل لا يستلزم عدم المدلول.

<sup>(</sup>۱) انظر: الكشاف (۱۸۰/۳)، ابن عادل (۲۱/۱۵)، روح المعاني (۸۲/۲۰)، الرَّازي (۲۰۰/۲۶)، تفسير النَّيسابوري (۳٤٣/٥)، النسفى (۲/۵۶)، البحر المديد (۲۵۳/۶).

<sup>(</sup>٢) الظِّلال (٢٠/٤٩٢٠ -٢٦٩٥).



وقال الله عَرَّوَجَلَّ في بيان العاقبة والمآل: ﴿وَقَارُونَ وَفِرْعَـوْنَ وَهَامَـانَ وَلَقَـدْ جَـاءَهُمْ مُوسَى بِالْبَيِّنَاتِ فَاسْـتَكْبَرُوا فِي الأَرْضِ وَمَـا كَانُـوا سَـابِقِينَ ﴾ [العنكبوت:٣٩]، أي: فائتين عذاب الله عَرَّوَجَلَّ، أي: فارِّين منه، بل أدركهم.

قال الله عَزَّوَجَلَّ: ﴿فَأَخَذْنَاهُ وَجُنُودَهُ فَنَبَذْنَاهُمْ فِي الْيَمِّ فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الظَّالِمِينَ﴾ [القصص:٤٠].

قال الله عَرَّوَجَلَّ: ﴿ فَكُلا أَخَذْنَا بِذَنْبِهِ فَمِنْهُمْ مَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُمْ مَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُمْ مَنْ أَخْرَقْنَا وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ مَنْ أَغْرَقْنَا وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ [العنكبوت: ١٠].

والحاصل أنَّه يقال في هذه الصِّيغة من النِّداء ما قيل في السَّابقة من العبر والعظات من حيث الاعتبار ببيان عاقبة الظَّالمين المستكبرين.

## ٤ – نداء السَّامري:

وأمَّا نداء السَّامري(١) ففي موضع واحد من موسى عَلَيْهِ السَّلَمُ:

[طه:٥٩]

والخطاب من موسى عَلَيْهِ السَّاكمُ حيث ترك هارون عَلَيْهِ السَّاكمُ ومال إلى السَّامري (٢).

<sup>(</sup>۱) و(السّامري): قيل اسمه هارون، وقيل اسمه موسى بن ظفر، وعن ابن عباس رَضَالِتُهُعَنَّهُمّا أنَّه من قوم كانوا يعبدونَ البقر، وقيل: كان رجلا من القبط. وكان جارًا لموسى عَلَيْهِ السَّامرة)، وهم معروفون بالشَّام. قال سعيد بن جبير عظيمًا من عظماء بني إسرائيل من قبيلة تعرف (بالسَّامرة)، وهم معروفون بالشَّام. قال سعيد بن جبير رَحِمَهُ اللَّهُ: كان من أهل (كرمان). وقيل: كان من أهل (باجرما). انظر: أضواء البيان (١٨/٤)، تفسير الطَّبري (٢/٢٦- ٢٧)، تفسير ابن كثير (٥/٣١٣)، تفسير القرطبي (١١/٤٤٦)، الدُّر المنثور (٥/٨٨)، الكشاف (٢/٥١)، تفسير أبي السُّعود (٢/٤٣)، البحر الحيط (٣١٧/٧)، زاد المسير (٣/٣٦)، التَّحرير والتَّنوير (١١/٠١٠)، ابن عادل (١٣/٠١)، النُّكت والعيون (٣/٩٥)، تفسير البيضاوي (٤/٥٩)، السمعاني (٣٥/٣١). و(باجرما): قرية من أعمال البليخ قرب (الرَّقة)، من أرض الجزيرة. (ياقوت). ويقال: موضع قبل نصيبن (معجم ما استعجم) (١/٢٢٠)، وانظر: معجم البلدان (١٣/١٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير الطَّبري (٢٨٦/١).



قال قتادة: كان السَّامري عظيمًا في بني إسرائيل، ولكن عدوَّ الله عَزَّوَجَلَ نافق بعد ما قطع البحر مع موسى عَلَيْهِ السَّكَمُ، فلمَّا مرَّت (بنو إسرائيل) بالعمالقة، وهم يعكفونَ على أصنامٍ لهم ﴿قَالُوا يَا مُوسَى اجْعَلْ لَنَا إِلَهًا كَمَا لَهُمْ آلِهَةً ﴾ [الأعراف:١٣٨]، فاغتنمها السَّامري، وعلم أنهم يميلون إلى عبادة العجل فاتَّخذ العجل (۱). فقال له موسى عَلَيْهِ السَّكَمُ بصيغة النِّداء: ﴿قَالَ فَمَا خَطْبُكَ يَا سَامِرِيُّ ﴾ [طه: ٩٥]، أي: ما شأنك وما قصتك؟! وهذه الصِّيغة تشير إلى جسامة الأمر، وعظم الفعلة.

وخطابه عَلَيْهِ السَّلَامُ إِيَّاه بذلك ليظهر للنَّاس بطلان كيده باعترافه، ويفعل به وبما أخرجه ما يكون نكالًا للمفتونين، ولمن خلفهم من الأمم (٢).

## عاشرًا: نداء المخلوقات الأخرى غير الجمادات (نداء النملة):

أما نداء النَّملة للنَّمل ففي موضع واحد: [النَّمل:١٨].

#### ١ - بيان المعنى:

أمَّا قوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿حَتَّى إِذَا أَتُوْا عَلَى وَادِ النَّمْلِ قَالَتْ نَمْلَةٌ يَا أَيُّهَا النَّمْلُ [النمل:١٨]. فإن قال قائل: كيف صلح أن يجمعوا بالواو والنُّون، وإنما سبيل الواو والنُّون أن يكونا للنَّاس؟ قيل له: العلَّة في هذا أَضَّ وصفنَ بوصفِ النَّاس، وأجرين مجرى النَّاس، قال الله عَزَوَجَلَّ: ﴿قَالَتْ نَمْلَةٌ يَا أَيُّهَا النَّمْلُ فَأْتُبتَ الواو في فعل (النَّمل)؛ لأَضَّنَ وصفنَ بالقول، والقول سبيله أن يكون من النَّاس. وقال عَرَقِجَلَّ: ﴿إِذْ قَالَ يُوسُفُ لاَّبِيهِ يَا أَبَتِ إِنِي رَأَيْتُ

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير القرطبي (١١/ ٢٣٩).

<sup>(</sup>۲) انظر: تفسير أبي السُّعود (٣٨/٦)، روح المعاني (٢٥٢/١٦)، الدُّر المنثور (٣٧/٦)، تفسير ابن أبي حاتم (٣٠٠٥/٩)، تفسير القرطبي (٣٠٠٥/١)، تفسير الماوردي (٢٦٤/٤)، البحر المديد (٣/٥١٥)، الهداية إلى بلوغ النَّهاية (٣/٣٦٤).



أَحَدَ عَشَرَ كَوْكَبًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ رَأَيْتُهُمْ لِي سَاجِدِينَ ﴾ [يوسف: ٤]، فقال: ﴿سَاجِدِينَ ﴾، ولم يقل: (ساجدات)؛ لأنَّه وصفهن بمثل وصف النَّاس(١).

ومن سنن العرب أن بُحْري الموات وما لا يَعْقِل في بعض الكلام مجرى بني آدم. فيقولون في جمع أرض: (أرضون). قال الله عَرَّوَجَلَّ: ﴿فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴿ [الأنبياء:٣٣]، و ﴿ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا هَوُلاءِ يَنْطِقُونَ ﴾ [الأنبياء:٦٥]، و ﴿ إِذْ قَالَ يُوسُفُ لاَّ بِيهِ يَا أَبَتِ إِنِّى رَأَيْتُهُ وَ ﴿ لَقَدْ عَشَرَ كَوْكَبًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ رَأَيْتُهُمْ لِي سَاجِدِينَ ﴾ [يوسف:٤] (٢).

و ﴿ يَا أَيُّهَا النَّمْلُ ادْخُلُوا مَسَاكِنَكُمْ ﴾ [النمل:١٨]، و ﴿ لَوْ كَانَ هَؤُلاءِ آلِهَـةً مَـا وَرَدُوهَـا ﴾ [الأنبياء: ٩٩].

وفي (تفسير الطَّبري رَحَمُ اللَّهُ)، تفسير قوله عَرَّبَكَا: ﴿ أُولَيِكَ يَلْعَنْهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنْهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنْهُمُ اللَّاعِنُونَ ﴾ [البقرة:١٥٩]: أي: البهائم الإبل والبقر والغنم فتلعن عصاة بني آدم عَلَيْهِ السَّاكِمُ إذا أحدبت الأرض، فإن قال لنا قائل: وما وجه الذين وجهوا تأويل قوله عَرَّبَكَلَ: ﴿ وَيَلْعَنْهُمُ اللاعِنُونَ وَإِلَى أَنَّ اللَّاعنين هم: الخنافس والعقارب، ونحو ذلك من هوام الأرض، وقد علمت أنها إذا جَمعت ما كان من نوع البهائم، وغير بني آدم عَلَيْهِ السَّكَمُ فإنما تجمعه بغير الياء والنُّون وغير الواو والنُّون، وإنما تجمعه بالتاء، وما خالف ما ذكرنا فتقول: (اللَّاعنات) ونحو ذلك؟ قيل: الأمر وإن كان كذلك فإنَّ من شأن العرب إذا وصفت شيئًا من البهائم أو غيرها مما حكم جمعه أن يكون بالتَّاء وبغير صورة جمع ذكورهم، كما قال عَرَبَحَلَّ: ﴿ وَقَالُوا لِحُلُودِهِمْ لِمَ عَلَى مَثَالُ خطاب بني آدم إذ كلمتهم على مثال خطاب بني آدم إذ كلمتهم وكلموها، وكما قال عَرَبَحَلَّ: ﴿ وَالشَّمْلُ ادْخُلُوا مَسَاكِنَكُمْ ﴾، وكما قال: ﴿ وَالشَّمْسَ وَكلموها، وكما قال عَرَبَحَلَّ: ﴿ وَالشَّمْلُ ادْخُلُوا مَسَاكِنَكُمْ ﴾، وكما قال: ﴿ وَالشَّمْسُ وكلموها، وكما قال عَرَبَحَلَّ: ﴿ وَالشَّمْلُ ادْخُلُوا مَسَاكِنَكُمْ ﴾، وكما قال: ﴿ وَالشَّمْسُ

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير القرطبي (۱۸۷/۲)، تفسير السَّمعاني (۷/۳)، الخازن (۲٦٢/۳)، الكشف والبيان (۲۰/۳)، اللَّبيب اللَّبيب اللَّبيب اللَّبيب اللَّبيب (۲۲۸/۱)، وانظر: مغني اللَّبيب (۳۳۸/۱)، والخصائص (۲۲/۱).

<sup>(</sup>٢) انظر: كتاب الكليَّات (ص:٤٩)، وانظر: المزهر في علوم اللُّغة وأنواعها (٢٦٨/١)، لسان العرب، مادَّة: (أرض) (١١/٧).



وَالْقَمَـرَ رَأَيْـتُهُمْ لِي سَـاجِدِينَ ﴿. وقال آخرون: عنى الله عَزَوَجَلَّ ذكره بقوله: ﴿وَيَلْعَـنُهُمُ اللَّاعِنُونَ ﴾: الملائكة والمؤمنين. وذكر من قال ذلك"(١).

## ٢ – فوائد تتعلَّق بالآية:

وهنا فوائد تتعلَّق بالآية، وما فيها من النِّداء فإنَّ قوله عَنَّوَجَلَّ: ﴿حَقَّى إِذَا أَتُواْ عَلَى وَالِاللهِ النَّمْلِ قَالَتْ نَمْلَةً يَا أَيُّهَا النَّمْلُ ادْخُلُوا مَسَاكِنَكُمْ لا يَحْطِمَنَّكُمْ سُلَيْمَانُ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لا النَّمْلِ قَالَتْ نَمْلَةً يَا أَيُّهَا النَّمْلُ ادْخُلُوا مَسَاكِنَكُمْ لا يَحْطِمَنَكُمْ سُلَيْمَانُ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لا يَصْعَرُونَ فَد جمع في هذه اللَّفظة (أحد عشر) جنسًا من الكلام: نادت، وكنَّت، ونبَّهت، وسمَّت، وأمرَت، وقصَّت، وحَدَّرت، وحَصَّت، وعمَّت، وأشارت، وعذرت. فالنِّداء: ﴿يَالَى اللهُ اللهُ عَنَى اللهُ عَنَى اللهُ عَنَى اللهُ عَنَى اللهُ عَنَوَبَلَهُ وَلَهُمْ اللهُ عَنَوَبَلَهُ وَلَهُمْ اللهُ عَنَوَبَلَهُ وَلَهُمْ اللهُ عَنَوَبَلَهُ وحَقَّ رعيتها، وحقَ رعيتها، وحقَ رعيتها، وحقَ رعيتها، وحقَ حيود سليمان عَلَيْهِ السَّلَامُ (٢).

#### ٣ – إجمال ما يستفاد:

دلَّ هذا الخطاب من النَّمل وفهم داود عَلَيْهِ السَّكَمُ لندائها على أنَّ عالم النَّمل عالم له خصائصه وطبائعه، يقول الله عَرَّهَ عَلَى: ﴿ وَمَا مِنْ دَاتَبَةٍ فِي الأَرْضِ وَلا طَابِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ لِلا أُمَمُ أَمْقَالُكُمْ ﴾ [الأنعام: ٣٨].

ومما يدلُّ على ذلك أيضًا: ما روى عن أبي هريرة رَضَّالِيَّهُ عَنْهُ أَنَّ رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قال: ((نَزَلَ نَبِيٌّ مِنَ الأَنْبِيَاءِ تَحْتَ شَجَرَةٍ فَلَدَغَتْهُ نَمْلَةٌ، فَأَمَر بِجَهَازِهِ (٢٠)

<sup>(</sup>۱) تفسير الطَّبري (٣/٢٥٦)، تفسير أبي السُّعود (١٨٢/١)، الرازي (١٤١/٤)، تفسير النَّيسابوري (١٨٤١)، السُّعود (١٠٧/٣).

<sup>(</sup>٢) الإتقان (١٤٨/٢)، الكليَّات (ص:٢٢٤).

<sup>(</sup>٣) أي: متاعه.



فَأُخْرِجَ مِنْ تَحْتِهَا، ثُمَّ أَمَرَ بِبَيْتِهَا فَأُحْرِقَ بِالنَّارِ، فَأَوْحَى اللَّهُ إِلَيْهِ: فَهَلاَّ نَمْلَةً وَالْحِدَةً ) (١٠).

وعن أبي هريرة رَضَّالِلَهُ عَنهُ أيضًا، قال: سمعت رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ يقول: (قَرَصَتْ نَمْلَةٌ نَبِيًّا مِنْ الأَنْبِيَاءِ فَأَمَرَ بِقَرْيَةِ النَّمْلِ فَأُحْرِقَتْ فَأُوْحَى اللَّهُ إِلَيْهِ أَنْ قَرَصَتْكَ نَمْلَةٌ أَحْرَقْتَ أُمِّةً مِنْ الأُمَم تُسَبِّحُ))(٢).

والشَّاهد أنَّ النَّمل أمَّةُ من الأمم تسبِّح الله عَزَوَجَلَّ مثل بقية الحيوانات. وقد نهى النَّبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ وَالنَّحْلَةُ وَالْهُدْهُدُ وَالنَّحْلَةُ وَالْهُدْهُدُ وَالنَّحْلَةُ وَالْهُدْهُدُ وَالنَّحْلَةُ وَالْهُدْهُدُ وَالنَّحْلَةُ وَالْهُدْهُدُ وَالنَّحْلَةُ وَالْهُدُهُدُ وَالنَّحْلَةُ وَالْهُدُهُدُ وَالنَّحْلَةُ وَالنَّحْلَةُ وَالْهُدُهُدُ وَالنَّحْلَةُ وَالْهُدُهُدُ وَالنَّحْلَةُ وَالنَّحْلَةُ وَالْهُدُهُدُ وَالْعُرُدُ وَالْمُرَدُ وَالْمُرَدُ وَالْمُرَدُ وَالْمُرْدُ وَالْمُرْدُونِ وَالْمُرْدُ وَالْمُرْدُ وَالْمُرْدُونِ وَالْمُرْدُونِ وَالْمُرْدُ وَالْمُرْدُونِ وَالْمُرْدُونُ وَالْمُرْدُونِ وَالْمُرْدُونِ وَاللَّهُ وَالْمُرْدُونِ وَالْمُرْدُونِ وَالْمُرْدُونِ وَالْمُرْدُونِ وَالْمُرْدُونِ وَالْمُرْدُونِ وَالْمُرْدُونِ وَالْمُرْدُونُ وَالْمُرْدُونِ وَالْمُرْدُونِ وَالْمُرْدُونِ وَالْمُرْدُونُ وَالْمُرُونُ وَالْمُرْدُونِ وَالْمُرْدُونِ وَالْمُرْدُونِ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُرْدُونِ وَالْمُرْدُونِ وَالْمُرْدُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُؤْمِونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُرْدُونُ وَالْمُونُ وَالْمُؤْمِونُ وَالْمُؤْمِونُ وَالْمُؤْمِونُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِونُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ والْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُومُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُوالُومُ وَالْمُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُومُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالُولُومُ وَالْمُوالُولُومُ وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالِمُ وَال

فلا يجوز قتل النَّمل إلا المؤذي(٤).

#### الحادي عشر: نداء الجمادات:

نداء الأرض والسَّماء: [هود: ٤٤].

نداء النَّار: [الأنبياء: ٦٩].

نداء الجبال: [سبأ: ١٠].

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريُّ [٣٣١٩]، ومسلم، [٢٢٤١].

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاريُّ، [٣٠١٩]، ومسلم، [٢٢٤١].

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود، [٣٢٦]، عن ابن عباس رَضَالِلُهُ عَنْهُا، وابن ماجه [٣٢٢٤]، وأحمد [٣٠٦٦]، والدَّارمي [٣٠٤]، الإلمام بأحاديث الأحكام (٢٠٤٢)، الإلمام بأحاديث الأحكام (٢٠٤٤)، التلخيص الحبير (٢٠٤٨)، ٣٥٠١)، خلاصة البدر المنير (٣٥/٣، ١٣٨٦). و(الصُّرُد): طائر فوق التَّلخيص الحبير (١٠٩٣، ١٠٩٥)، خلاصة البدر المنير (٢٥٣، ١٣٨٦). و(الصُّرُد): طائر فوق العصفور، وقيل: طائر أبقع ضخم الرأس يكون في الشجر، نصفه أبيض ونصفه أسود، ضخم المنقار، له برثن عظيم. انظر: مادَّة: (صرد) (٢٨٤/٣)، وكذلك انظر: العين، مادَّة: (صرد) (٩٧/٧)، المغرب

<sup>(</sup>٤) انظر على سبيل المثال: حاشية العدويِّ على شرح كفاية الطَّالب (٢٥٧/٢)، بغية المسترشدين (ص:٥٥١)، كتاب الفروع ومعه تصحيح الفروع (٥١١/٥)، المبدع شرح المقنع (٩٠/٣).



## ١ – نداء الأرض والسَّماء:

أمًّا نداء الأرض والسَّماء فقد جاء في آية واحدة، وهي قوله عَزَّوَجَلَّ:

﴿ وَقِيلَ يَا أَرْضُ ابْلَعِي مَاءَكِ وَيَا سَمَاءُ أَقْلِعِي وَغِيضَ الْمَاءُ وَقُضِيَ الأَمْرُ وَاسْتَوَتْ عَلَى الْجُودِيِّ وَقِيلَ بُعْدًا لِلْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ [هود: ٤٤].

وأورد هنا إلى ما يتعلّق بنداء الجمادات، فإنَّ قوله عَرَّقِبَلَ: ﴿وَقِيلَ ﴾، يدلُّ على أنَّه سبحانه في الجلال والعلوِّ والعظمة، بحيث أنَّه متى قيلَ قيلٌ لم ينصرف العقل إلا إليه، ولم يتوجَّه الفكر إلَّا إلى أنَّ ذلك القائل هُو هو. وهذا تنبيه من هذا الوجه على أنَّه تقرَّر في العقول أنَّه لا حاكم في العالمين ولا متصرِّف في العالم العلويِّ والعالم السُّفليِّ إلَّا هو. وإنَّ الحسَّ يدلُّ على عظمة هذه الأجسام وشدَّتها وقوَّتها، فإذا شعر العقل بوجود موجود قاهر لهذه الأجسام مستول عليها متصرِّف فيها كيف شاء وأراد، صار ذلك سببًا لوقوف القوَّة العقليَّة على كمال جلال الله عَرَقِبَلَ وعلوِّ قهره، وكمال قدرته ومشيئته. والسَّماء والأرض من الجمادات، ويدلُّ ذلك على أنَّ أمره وتكليفه نافذٌ في الجمادات.

وهل النِّداء هنا مجاز أم حقيقة؟

قيل: هذا مجاز؛ لأنها موات. وقيل: جعل فيها ما تميّز به (٢).

وقد سبق بيان ذلك وتحقيق القول الرَّاجح في (بيان من الذي ينادى؟).

أمَّا (ما ولي المنادَى) فقد ذكر النَّيسابوري رَحَمَدُاللَّهُ أنَّه "استعار لغور الماء في الأرض (البلع) الذي هو إعمال القوَّة الجاذبة في الطُّعوم للشَّبه بين الغورِ والبلع، وهو الذَّهاب إلى مقرِّ خفيٍّ. وجعل قرينة الاستعارة نسبه الفعل إلى المفعول، وفي جعل الماء مكان

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الرَّازي (٣٥٣/١٧)، وانظر: تفسير ابن عادل (٩٩/١٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: القرطبي (٩/٤)، وكذلك ينظر تفسير قول الله عَزَقِجَلَ: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الأَمَانَةَ عَلَى السَّمَواتِ وَالأَرْضِ وَالْفَرْضِ اللهِ عَزَقِجَلَ: ﴿فَمَّ السَّمَاءِ وَهِيَ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا﴾ [الأحزاب: ٢٧]، وقوله عَزَقِجَلَ: ﴿فَوَ السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانُ فَقَالَ لَهَا وَلِلأَرْضِ اعْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَابِعِينَ ﴾ [فصلت: ١١]، وقوله عَزَقِجَلَّ: ﴿لَوْ أَنْزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَى جَبَل لَرَأَيْتَهُ خَاشِعًا مُتَصَدِّعًا مِنْ خَشْيَةِ اللّهِ ﴾ [الخشر: ٢١].



الغذاء أيضًا استعارة؛ لأنّه شبّه الماء بالغذاء لتقوى الأرض بالماء في الإنبات للزُّروع والأشجار تقوي الآكل بالطَّعام، وجعل قرينة الاستعارة لفظة: ﴿ابْلَعِي﴾؛ لكونما موضوعة للاستعمال في الغذاء دون الماء. ثمَّ أمر الجماد على سبيل الاستعارة للشَّبه المقدم ذكره، وخاطب في الأمر دون أن يقول ليبلع ترشيحًا لاستعارة النِّداء (۱)؛ إذ كونه مخاطبًا من صفاتِ الحيِّ، كما أنَّ كونه منادى من صفاته. ثمَّ قال: ﴿مَاءَكِ المِالفَة الماء إلى الأرض على سبيل الجاز تشبيهًا؛ لاتصال الماء بالأرض باتصال الملك بالمالك. واختار ضمير الخطاب دون أن يقول: (ليبلع ماؤها) لأجل التَّرشيح المذكور. ثمَّ اختار مستعيرًا لاحتباس المطر الإقلاع الذي هو ترك الفاعل الفعل للشَّبه بينهما في عدم ما كان، ثمَّ أمر على سبيل الاستعارة، وخاطب في الأمر لمثل ما تقدَّم في ﴿ابْلَعِي من ترشيح السّعارة النّيسابوري رَحَمُهُ اللّهُ (نَـداء الأرض)، و(نـداء السّعادة النّي من الحقيقة.. وقد هو عكس ما قد رجَّحته آنفًا.

والحاصل أنَّ الآية تتضَّمن أوجهًا من البلاغة ذكرتُ منها في (الإقناع) ما يزيد على (اثنين وعشرين) وجهًا (١٠).

<sup>(</sup>۱) الاستعارة المرشَّحة ما ذكر معها ملائم المشبَّه به، والجُوَّدة ما ذكر معها ملائم المشبَّه، والمطلقة ما خلت من ملائم المشبَّه به أو المشبَّه. ولا يعتبر التَّرشيح والتَّجريد إلا بعد أن تتمَّ الاستعارة باستيفائها قرينتها لفظيَّة أو حاليَّة؛ ولهذا لا تسمَّى قرينة التَّصريحيَّة تجريدًا؛ لأنَّه قد ذكر المشبَّه نفسه، ولا قرينة المكنية ترشيحًا؛ لأنَّ المرشَّحة فيها ملائم المشبَّه، أمَّا المكنية ففيها لازم من لوازمه، وثمَّة فرق بينهما. وهنا المشبَّه: غور الماء، والمشبَّه به: البلع، ووجه الشَّبه: الذَّهاب إلى مقرِّ خفيِّ، والقرينة نسبة الفعل إلى المفعول...كما شبَّه الماء بالغذاء، فالماء مشبَّه، والغذاء مشبَّه به، والتَّرشيح نداء الجماد، والملائم البلع....

<sup>(</sup>۲) تفسير النَّيسابوري (۲۰/٤)، وانظر: تفسير النسفي (۲/۲)، حاشية الشهاب الخفاجي على تفسير البيضاوي (۱۰۰/۵)، تفسير المنار (۲۹/۱۲).

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السَّابق (٢٥/٤).

<sup>(</sup>٤) انظر: الإقناع بين طريقة القرآن وعرض المفسِّر (٣٧٥–٣٨٢)، وينظر: البرهان في علوم القرآن (٢٠٢/٢)، الطّرة البرهان في علوم القرآن (٢٠/٢)، النَّقيب الإعجاز (ص: ٩١-٩٢)، مقدِّمة تفسير ابن النَّقيب (ص: ٣٩٠)، وقرض: ٣٧٠).



## ٢ – نداء النَّار:

وأمَّا نداء النَّار فقد جاء في قوله عَرَّفَجَلَّ:

﴿ قُلْنَا يَا نَارُ كُونِي بَرْدًا وَسَلامًا عَلَى إِبْرَاهِيم ﴾ [الأنبياء: ٦٩]، ويستفاد من هذا النّداء أمور منها: أنَّ الطّبيعة لا تؤثّرُ في شيءٍ إلا بمشيئته عَرَبَجَلَّ، وأنَّ النَّار مع شدَّةِ طبيعة الإحراق فيها ألقى فيها الحطبُ وإبراهيم عَلَيَوالسَّكَم ، ولا شكَّ أنَّ الحطب أصلبُ وأقسى وأقوى من جلد إبراهيم عَرَبَجَلَّ ولحمه، فأحرقت الحطب بحرِّها، وكانت على إبراهيم عَلَيَوالسَّكم بردًا وسلامًا، فسبحان من لا يقعُ شيءٌ كائنًا ما كان إلا بمشيئته عَرَبَجَلَّ، فعَّال لما يريد. ولو شاء الله عَرَبَجَلَّ تخلُف تأثيرِ الأسباب عن مسبّباتها لتخلَف. فإنَّ طبيعة الإحراق في النَّار معنى واحد لا يتحزَّا إلى معانٍ مختلفة، ومع هذا أحرقت الحطب فصار رمادًا من حرِّها في الوقت الذي هي كائنة بردًا وسلامًا على إبراهيم عَليَهِالسَّكم . فدلَّ ذلك دلالة قاطعة على أنَّ التَّأثير حقيقة إنما هو بمشيئة خالق السَّموات والأرض عَرَبَجَلَّ، وأنَّه دلالة قاطعة على أنَّ التَّأثير حقيقة إنما هو بمشيئة خالق السَّموات والأرض عَرَبَجَلَّ، وأنَّه يسبِّب ما شاء من المسبِّبات على ما شاء من الأسباب، وأنَّه لا تأثير لشيء من ذلك إلا بمشيئته عَرَبَجَلَ (١).

"وقد أظهر الله عَزَّوَجَلَّ ذلك معجزة لإبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ؛ إذ وَجَّه إلى النَّار تعلُّق الإرادة بسلب قوَّة الإحراق، وأن تكون بردًا وسلامًا إن كان الكلام على الحقيقة (٢)، أو أزال عن مزاج إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ التَّأْثر بحرارة النَّار إن كان الكلام على التَّشبيه البليغ (٣)، أي: كوني كبرد في عدم تحريق الملقى فيك بحَرِّك. وأمَّا كونها سلامًا فهو حقيقة لا

<sup>(</sup>١) انظر: أضواء البيان (٢/٢٠)، (٢٦/٢٠).

<sup>(</sup>٢) أي: لو كان الخطاب للنَّار لكان المعنى أنَّما تحوَّلت إلى بردٍ لانقلاب الحقيقة. أمَّا لو بقيت النَّار نارًا على حقيقتها ولكنَّها كانت كالبرد على إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ من حيث عدم التَّأثر فإنَّ المعنى يكون كوني كبرد في عدم تحريق الملقى فيك بحرِّك فحذف أداة التَّشبيه ووجه الشبه.

<sup>(</sup>٣) هو التَّشبيه الذي لم تُذْكر فيه أداة التَّشبيه، ولم يُذْكر فيه أيضًا وجْه الشَّبه. نحو قوله عَرَّقِجَلَّ: ﴿هُنَّ لِبَاسُ لَكُمْ وَأَنْتُمْ لِبَاسُ لَهُنَّ﴾ [البقرة:١٨٧]. ومن التَّشبيه البليغ المصدر المضاف المبيِّن للنَّوع نحو: (راغ روغان الثَّعلب)، ومنه أيضًا إضافة المشبَّه به للمشبَّه نحو: (لبس فلانٌ ثوبَ العافية)...



محالة (١)، وذِكر ﴿سَلامًا ﴾ بعد ذكر البرد كالاحتراس؛ لأنَّ البرد مؤذٍ بدوامه ربما إذا اشتد، فعُقِّب ذكره بذكر السَّلام لذلك "(٢).

وأمَّا (ما أعقب المنادى) من الأمر فإنَّ هذه هي الكلمة التي تكوَّن بَما أكوان، وتنشأ بَما عوالم، وتخلق بَما نواميس: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ [يس:٨٢].

فلا نسأل: كيف لم تحرق النَّار إبراهيم عَلَيْهِ السَّكَمْ؟ والمشهود المعروف أنَّ النَّار تحرق الأحسام الحيَّة؟! فالذي قال للنَّار: كوني حارقةً هو الذي قال لها: كوني بردًا وسلامًا. وهي الكلمة الواحدة التي تنشئ مدلولها عند قولها كيفما كان هذا المدلول. مألوفًا للبشر أو غير مألوف.

إِنَّ الذين يقيسونَ أعمال الله عَرَّوَجَلَّ إِلَى أعمال البشر هم الذين يسألون: كيف كان هذا؟ وكيف أمكن أن يكون؟ فأمًا الذين يدركون اختلاف الطَّبيعتين، واختلاف الأداتين، فإنهم لا يسألون أصلًا، ولا يحاولون أن يخلقوا تعليلًا علميًّا أو غير علميًّ. فالمسألة ليست في هذا الميدان أصلًا. ليست في ميدان التَّعليل والتَّحليل بموازين البشر ومقاييس البشر. وكلُّ منهج في تصوُّر مثل هذه المعجزات غير منهج الإحالة إلى القدرة المطلقة هو منهجُّ فاسد من أساسه؛ لأنَّ أعمال الله عَرَّوَجَلَّ غير خاضعة لمقاييس البشر وعلمهم القليل المحدود.

إنَّ علينا فقط أن نؤمن بأنَّ هذا قد كان؛ لأنَّ صانعه يملك أن يكون. أمَّا كيف صنع بالنَّار فإذا هي برد وسلام؟ وكيف صنع بإبراهيم عَلَيْهِ السَّلامُ فلا تحرقه النَّار..فذلك ما سكت عنه النَّصُ القرآني؛ لأنَّه لا سبيل إلى إدراكه بعقل البشر المحدود. وليس لنا سوى النَّص القرآني من دليل.

<sup>(</sup>١) أي: لأنَّه لا يتأتَّى حملها على الجاز لأنَّ إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ خرج منها سالمًا في كلِّ الأحوال، أي: سواء تحوَّلت حقيقة النَّار إلى بَرْدِ أو أزال عن مزاجه التَّأثر....

<sup>(</sup>٢) التَّحرير والتَّنوير (١٠٦/١٧).



وما كان تحويل النّار بردًا وسلامًا على إبراهيم عَلَيْهِ السَّكَمُ إِلَّا مثلًا تقع نظائره في صور شتّى. ولكنّها قد لا تحزُّ المشاعر كما يهزُّها هذا المثل الجاهر. فكم من ضيّقات وكربات تحيط بالأشخاص والجماعات من شأنها أن تكون القاصمة القاضية، وإن هي إلا لفتة صغيرة، فإذا هي تحيي ولا تميت، وتنعش ولا تخمد، وتعود بالخير وهي الشّر المستطير؟!.

إِنَّ ﴿ يَا نَارُ كُونِي بَرْدًا وَسَلامًا عَلَى إِبْرَاهِيمَ ﴾ لتتكرَّر في حياة الأشخاص والجماعات والأمم، وفي حياة الأفكار والعقائد والدَّعوات، وإن هي إلَّا رمز للكلمة التي تبطل كلَّ قول، وتحبطُ كلَّ كيد؛ لأنها الكلمة العليا التي لا ترد..

#### ٣ – نداء الجبال:

وأمَّا نداء الجبال فقد جاء في قول الله عَزَّوَجَلَّ:

﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا دَاوُدَ مِنَّا فَصْلا يَا جِبَالُ أَوِي مَعَهُ وَالطَّيْرَ وَأَلْنَا لَهُ الْحَدِيدَ ﴾ [سبا: ١٠]، ويقال في نداء الجبال ما قيل في سابقه من نداء الأرض والسّماء..من عظمة المنادَى بفتح الدال المهملة -، وانقياده لقدرة الله عَرَّوَجَلَّ، حيث جعله مسخَّرًا لداود عَلَيْهِ السَّكَمُ، وقد جاء هذا البيان موجَّهًا للمخاطبين؛ لبيان نِعَم الله عَرَوْجَلَّ، وتصريفه في مخلوقاته ما يوضِّح استيلاء قهره وملكه، ويشير إلى عظيم ملكه كما بيَّن في غير موضع أنَّ الله عَرَوْجَلَّ له ما في السَّموات وما في الأرض. وفي الآية إشارة إلى فضيلة داود عَلَيْهِ السَّكَمُ، ولقد منَّ الله عَلَيْهِ السَّموات من العلم النَّافع، والعمل الصَّالِح، والنَّعم، ومن نعمه عليه، ما خصَّه به من أمره عَرَقِجَلَّ الجمادات، كالجبال، والحيوانات من الطُيور أن تُؤوِّبَ معه، وتُرَخِّع التَّسبيح بحمد ربما عَرَقِجَلَّ، مجاوبةً له، وكان ذلك من خصائصه التي لم تكن لأحد قبله ولا بعده.

ومن فائدة ذلك أن يكون محفِّزًا ومنهضًا له ولغيره من المخاطبين على التَّسبيح؛ فإخَّم إذا رأوا هذه الجمادات والحيوانات، تتجاوب بتسبيح ربها عَزَّوَجَلَّ، وتمجيده، وتكبيره، وتحميده، كان ذلك مما يهيِّج على ذكر الله عَزَّوَجَلَّ. فقد جاء في القرآن قول الله



عَزَوَجَلَّ: ﴿ تُسَبِّحُ لَهُ السَّمَوَاتُ السَّبْعُ وَالأَرْضُ وَمَنْ فِيهِنَّ وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إلا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾ [الإسراء: ٤٤]، ومن المعلوم أنَّ (النَّكرة في سياق النَّفي والنَّهي تعمُّ).

وفي خطاب الجماد إشعارٌ بأنَّه ما من صامتٍ ولا ناطقٍ إلا وهو منقادٌ لمشيئته.

وقد أَلانَ الله عَرَّوَجَلَّ له الحديدَ كالشَّمع والعجين يعمل منه ما يشاء من غير نار ولا ضرب مِطْرَقَةٍ، وذلك في قدرة الله عَرَّفَجَلَّ يسير، أو لانَ الحديدُ في يده لما أوتي من شدَّة القوَّة.

وهل تُسبِّح حقيقةً أم بظهورِ أثر الصَّنعة فيها، ودلالتها على وجود الخالق عَنَّوْجَلَّ؟ للمفسِّرين قولان. وقد سبق تحقيق أنَّ تسبيح الجبال والطَّير مع داود عَلَيْهِ السَّلامُ تسبيح حقيقي، يجعل لله عَنَّوْجَلَّ لها إدراكاتٍ تسبِّح بها، يعلمها هو عَنَّوْجَلَّ ونحن لا نعلمها.

## ٤ – النَّنائج المستفادة:

وثمَّا سبق يتبيَّن أنَّ الصِّيغة التي فيها (نداء الأرض والسَّماء) تدلُّ على عظمة المنادِي -بكسر الدال المهلمة-، وأيضًا تدلُّ على عظمة المنادَى -بفتح الدال المهملة-، وأنضا أحسام عظيمة مخلوقة، وأنها على عظمها خاضعةٌ لقدرة الله عَزَّوَجَلَّ وإرادته، وأنَّ الجمادات تؤمر وتنقاد..

وأمَّا (نداء النّار) فيدلُّ على عظمة المنادَى -بفتح الدال المهملة-، وقوَّة تأثيره في المخلوق البشري، ومع ذلك فهو لا يؤثر في شيءٍ إلَّا بمشيئة الله عَزَّوَجَلَّ، فهو حالقُ الأسباب والمسبّبات، ولو شاء تخلُّف تأثير الأسباب عن مسبّباتها لفعل، وذلك يدلُّ على قدرته، كما يدلُّ على مكانة إبراهيم عَلَيْهِالسَّلَامُ، وتأييد الله عَزَّوَجَلَّ له، كما يستفاد أنَّ البونَ شاسعٌ بين صفاتِ الخالق عَرَّوَجَلَّ، وصفات المخلوق. كما يجب الإيمان والتّسليم بذلك كلّه، وأن لهذا الإيمان، ولهذه القصّة من الأثر ما ينعكسُ في نفوسِ المخاطبين وأفعالهم، وأنَّ الحقَّ لا بدَّ أن يعلو وينتصر..





# المطلب الثالث عشر : المنادي المبني

## ويتضمَّن:

أولًا: المنادى المفرد المعرفة.

ثانيًا: النكرة مقصودة.

ثالثًا: المنادى الموصوف بابن.

رابعًا: المنادى بلفظ (أي) و (أيه).



وبيان ذلك على النَّحو التَّالي: يبنى النِّداء في بعض الحالات، وهي:

## أولًا: المنادي المفرد المعرفة:

وهو كثير جدًّا في الخطاب القرآني وهو يبنى على ما يرفع به في محلِّ نصب، وذلك نحو الآيات التَّالية: ﴿يَا جِبَالُ أَوِّبِي مَعَـهُ ﴾ [البقرة:٣٣]، ونحو قوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿يَا جِبَالُ أَوِّبِي مَعَـهُ ﴾ [سبأ:١٠].

"فألزم الضَّم أو نائبه، ونائب الضَّمِّ: الألف في المثنى، والواو في جمع المذكَّر السَّالم، ونعني (بالمفرد): ما ليس مضافًا ولا شبيهًا بالمضاف، ولو كان مثنى أو مجموعًا.

ونعني (بالمعرفة): ما أريد به معيَّن سواء كان علمًا أو غيره.

فهذا النُّوع يبني على الضَّمِّ في مسألتين:

الأولى: أن يكون غير مثنى ولا مجموع جمع مذكَّر سالما، [وهو كثير في النِّداء القرآني] نحو: ﴿يَا صَالِحُ اعْتِنَا﴾ [الأعراف:٧٧]، ﴿يَا نُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ﴾ [هود:٤٦]، ﴿يَا نُوحُ اهْبِطْ بِسَلامٍ﴾ [هود:٤٨]، ﴿يَا هُودُ مَا جِئْتَنَا﴾ [هود:٥٣].

الثانية: أن يكون جمع تكسير: ﴿يَا جِبَالُ أُوِّبِي ﴿ [سبأ: ١٠].

ويبنى على الألف إذا كان مثنى نحو: يا زيدان، يا رجلان، ويبنى على الواو إذا كان جمع مذكر سالما: يا زيدون، يا مسلمون، إذا أريد بهما معيَّن "(١).

(۱) بتصرُّف عن (شذور الذَّهب) (ص:۱۶۳ – ۱۶۶). م



## ثانيًا: النكرة المقصودة:

وهي النَّكرة التي تقصد قصدًا في النِّداء؛ ولذلك تكتسب التَّعريف منه؛ لأنَّه يحدِّدُها من بين النَّكرات، وهي تبني على ما ترفع به في محلِّ نصب (١).

وأمَّا نداء (النَّكرةُ المقصودة) في الخطاب القرآني فقد جاء في (أربعة) مواضع، وهي: قوله عَرَّوَجَلَّ: ﴿وَقِيلَ يَا أَرْضُ ابْلَعِي مَاءَكِ وَيَا سَمَاءُ أَقْلِعِي﴾ [هود:٤٤].

وقوله عَزَقِجَلَّ: ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا دَاوُدَ مِنَّا فَضْلا يَا جِبَالُ أَوِّبِي مَعَهُ وَالطَّيْرَ ﴾ [سبأ:١٠].

وقوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿قَالَ يَا بُشْرَى هَذَا غُلامٌ ﴾ [يوسف: ١٩].

وقوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿قُلْنَا يَا نَارُ كُونِي بَرْدًا وَسَلامًا عَلَى إِبْرَاهِيمَ ﴾ [الأنبياء:٦٩].

وقد سبق بيان ما يتعلَّق بمعنى هذه الآيات..

أمَّا قوله عَرَّوَجَلَّ: ﴿قَالَ يَا بُشْرَى هَذَا غُلامُ ﴿ فَإِنَّ قوله عَرَّوَجَلَّ: ﴿ بُشْرَى ﴿ -بسكون الياءِ - نكرة مقصودة، نادى البشرى، كأنَّه عَرَّوَجَلَّ يقول: فهذا أوانك..، واحتمل أن يكون نكرة غير مقصودة فهو معرب، وحذف التَّنوين لمنع الصَّرف؛ لأنَّ ألف (فُعلى) لا تكون إلَّا للتَّأنيث (٢).

<sup>(</sup>١) انظر: اللُّباب في علل البناء والإعراب (٣٣٩/١)، وانظر: شرح ابن عقيل على ألفيَّة ابن مالك (٢٥٨/٣)، و(ص:٢٢٩)، و(ص:٢٢٩) من الجزء نفسه.

<sup>(</sup>٢) انظر ذلك مفصَّلًا في: دراسات لأسلوب القرآن (٣/ ٥٢٣)، معاني القرآن، للفرَّاء (٣٩/٢-٤)، الكشاف (٢٧/٢)، البحر المحيط (٢/٠٩٠)، العكبري (٢٧/٢)، القرطبي (٢٧/٢).



## ثالثًا: المنادى الموصوف بابن:

إذا كان العلم المفرد موصوفًا بكلمة: (ابن) أو (بنت) بشرط أن يكونا مضافين إلى علم ففيه وجهان: البناء على الضَّمِّ، والبناء على الفتح<sup>(۱)</sup>.

أمَّا لفظ (ابن) الواقع صفةً للعلم فلا يجوز فيه إلا النَّصب.

ومثال ذلك من القرآن الكريم: ﴿إِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ اذْكُرْ نِعْمَتِى عَلَيْكَ وَالِدَتِكَ ﴿ [المائدة:١١٠]، ﴿إِذْ قَالَ الْحُوَارِيُّونَ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ ﴾ [المائدة:١١٦]، ﴿وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ﴾ [المائدة:٢١٦]؛ ولأنَّ (عيسى) اسم مقصور فالفتح والضَّم مقدَّران (٢).

وفي (الفريد): "يحتمل أن يكون (عيسى) مفتوعًا على إتباع حركته لا حركة الابن؟ لأنّه قد وصفت به، وهو بين علمين، كقولك: (يا زيد بن عمرو)، فحركة (زيد) الإتباع، وحركة (ابن) حركة إعراب، وأن يكون مضمومًا كقولك: (يا زيد بن عمرو)، ف: (زيد) مضموم؛ لأنّه منادى مفرد، و(ابن) منصوب؛ لأنّه صفة مضافة، كقولك: (يا زيد صاحب بشر). فإن قلت: (عيسى) آخره ألف لا تكون عليها فتحة ولا ضمّة؛ قلت: تقدّر عليها"(٣).

## رابعًا: المنادي بلفظ: (أي) و(أيَّة):

ويأتي مبنيًا على الضَّم في محلِّ نصب، وتدخل على ما فيه (أل)، وعلى المشتقِّ وغير المشتقِّ، ومجموع الصِّيغ في القرآن الكريم تأتي على النَّحو التَّالي:

<sup>(</sup>١) انظر: أوضح المسالك إلى ألفيَّة ابن مالك (٢٢/٤- ٢٣)، شذور الذَّهب (١/ ١٤٨- ١٤٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: التّبيان في إعراب القرآن (٢٣١/١)، الشَّواهد على القواعد (ص:٩٢).

<sup>(</sup>٣) الفريد (١٠٣/٢). والحاصل أنَّ (يا) حرف نداء، و(عيسى) منادى مفرد علم مبني على الضَّمِّ المُقدَّر على الألف في محلِّ نصب، و(ابن) بدل أو نعت له (عيسى)، و(مريم) مضاف إليه..



كما يلاحظ أنَّا تؤنَّث مع المؤنث، وقد جاء في موضعين، كما في قول الله عَرَّفِجَلَ: ﴿ أَيَّتُهَا الْعِيرُ ﴾ [يوسف: ٧٠].

أُمَّا قوله عَرَّوَجَلَّ: ﴿قَالَتْ نَمْلَةٌ يَا أَيُّهَا النَّمْلُ ادْخُلُوا مَسَاكِنَكُمْ [النمل:١٨]، فقد سبق بيانه في موضعه في (نداء المخلوقات الأخرى غير الجمادات).

وتدخل على (الذي) وقد جاء في موضع واحد: وهو قول الله عَرَّفِجَلَّ: ﴿وَقَالُوا يَا أَيُّهَا الذي نُزِّلَ عَلَيْهِ الذِّكْرُ إِنَّكَ لَمَجْنُونُ ﴾ [الحجر:٦].

وتدخل على (الذين)، وهو كثير في القرآن الكريم، وعددها: [٩٢] موضعًا.

وأعتمد هنا أوَّل ورودٍ للصِّيغة، حيث إنَّ التَّفصيل في ذلك قد سبق في (النِّداءات العامَّة):

﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا﴾ [البقرة:١٠٤]، ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ أُوتُوا الْكِتَابَ ﴾ [النساء:٤٧]، ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ هَادُوا ﴾ [الجمعة:٦]، ﴿ أَيُّهَا الذينَ هَادُوا ﴾ [الجمعة:٦]، ﴿ أَيُّهَا الذينَ كَفَرُوا ﴾ [التحريم:٧].

وقد جاء في (أوضح المسالك إلى ألفيَّة ابن مالك)، (أقسام تابع المنادى الَمْبِنيَّ وأحكامه)، وقد بيَّن ابن هشام رَحْمَهُ أللَّهُ أنَّها (أربعةُ):

"أحدها: ما يجبُ نصبه مراعاةً لمحلِّ المنادي، وهو ما اجتمع فيه أمران:

أحدهما: أن يكون نعتًا أو بيانًا أو توكيدًا.

الثَّاني: أن يكون مضافًا مجرَّدًا من (أل)، نحو: (يا زَيْدُ صَاحِبَ عمرو)، و(يا زَيْدُ أَبَا عَبْدِ اللهِ)، و(يا تميمُ كُلَّهُمْ أو كُلَّكُمْ).

الثّاني: ما يجبُ رفعه مراعاة للفظ المنادى، وهو نعت (أيِّ) و(أيَّةٍ)، ونعت اسم الإشارة اسمُ الاشارة وُصْلَةً لندائه نحو: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ ﴾ [البقرة: ٢١]، ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ ﴾



[الفحر:٢٧]..وقولك (يا هذَا الرَّجُلُ) إن كان المراد أوَّلا نداء (الرَّجل). ولا يُوصَف اسم الإشارة أبدا إلا بما فيه (أل). ولا تُوصَف (أيُّ) و (أيَّة) في هذا الباب إلا بما فيه (أل) أو باسم الإشارة نحو: (يَأَيُّهذَا الرَّجُلُ)(١).

الثَّالث: ما يجوز رفعه ونصبه وهو نوعان:

أحدهما: النَّعت المضافُ المقرونُ به: (أل) نحو: (يا زَيْدُ اَلحْسَنُ الْوَجْهِ).

والثَّاني: ما كان مفردًا من نعتٍ أو بيانٍ أو توكيدٍ كان معطوفًا مقرونًا بأل نحو: (يا زَيْدُ الْحُسَنُ) و(الحُسَنَ)، و(يا غُلاَمُ بِشْرٌ) و(بِشْرًا)، و(يا تمَيِمٌ أَجْمَعُونَ) و(أَجْمعَينَ).

وقال الله عَزَّوَجَلَّ: ﴿ يَا جِبَالُ أُوِّبِي مَعَهُ وَالطَّلِيرَ ﴾ [سبأ:١٠].

قرأه السَّبعة بالنَّصب، واختاره أبو عمرو وعيسى (٢)، وقرئ بالرَّفع،..

واختاره الخليل (٣)، وسيبويه (٤)، وقدَّروا النَّصب بالعطف على ﴿فَضْلَهُ من قوله عَرَّوَجَلَّ: ﴿وَلَقَدْ آتَيْنَا دَاوُودَ مِنَّا فَضْلًا﴾ [سبأ: ١٠]. وقيل: إن كانت (أل) للتَّعريف مثلها في الطَّير فالمختار النَّصب أو لغيره مثلها في (اليَسَعِ) فالمختار الرَّفع.

<sup>(</sup>۱) انظر: أوضح المسالك (۳۳/٤ – ۳۳)، أسرار العربيَّة، لأبي البركات الأنباري (ص:۲۰۸)، توضيح المقاصد (۱) انظر: أوضح المسالك (۱۰۷۸/۲)، غلى كافية ابن الحاجب (۳۲۳/۱)، شذور الذَّهب (ص:۳۲۳)، بصائر ذوى التَّمييز (۲۰/۸۲).

<sup>(</sup>۲) هو عيسى بن عمر الثّقفي بالولاء، فقد قيل: إنَّه كان مولى خالد بن الوليد المحزومي، أبو سليمان، من أئمَّة اللّغة. وهو شيخ الخليل وسيبويه وابن العلاء، وأوَّل من هذَّب النَّحو ورتَّبه. وعلى طريقته مشى سيبويه وأشباهه. وهو من أهل (البصرة). ولم يكن ثقفيًا وإثمًا نزل في (ثقيف) فنسب إليهم، وكان صاحب تقعُّر في كلامه، مكثرًا من استعمال الغريب. له نحو (سبعين) مصنّقًا احترق أكثرها..توفي سنة [٤٩ه]. انظر: الأعلام (٥/٢٠١)، البلغة في تراجم أئمَّة النَّحو واللُّغة (ص:٥١)، بغية الوعاة (٢٣٧/٣-٢٣٨)، سير أعلام النُّبلاء (٧/٠٠)، معرفة القرَّاء الكبار (١/٩١)، معجم المؤلِّفين (٨/٩)، وفيات الأعيان سير أعلام النُّبلاء (٧/٠٠)، معرفة القرَّاء الكبار (١/٩١)، معجم المؤلِّفين صدوق..". تقريب التَّهذيب (ص:٧٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: الجمل في النَّحو، للخليل (ص:٩٠٩-١١٠).

<sup>(</sup>٤) انظر: الكتاب، لسيبويه (١٨٧/٢).



والرَّابع: ما يُعْطَى تابعًا ما يستحقه إذا كان منادى مستقلًا، وهو البدل، والمنسوق الجرَّد من (أل)؛ وذلك لأنَّ البدل في نيَّة تكرار العامل والعاطف، كالنَّائب عن العامل تقول: (يَا زَيْدُ بِشْرُ) بالضمِّ، وكذلك (يا زَيْدُ وَبِشْرُ)، وتقول: (يا زَيْدُ أبا عَبْدِ الله)، وكذلك: (يا زَيْدُ وأبَا عَبْدِ اللهِ)، وهكذا حكمهما مع المنادى المنصوب"(۱).

والحاصل أنَّ النَّصب فيه أوجه:

- ١ أن يكون عطفًا على محلِّ (الجبال).
- ٢ أن يكون منصوبًا بإضمار فعل. التَّقدير: وسخَّرْنا له الطَّير. .
  - ٣ أن يكون عطفًا على ﴿فَضْلًا ﴾.. التَّقدير: وآتيناه الطَّير..

والرَّفع: عطفًا إمَّا على لفظ: (الجبال)، وإمَّا على المنويِّ في ﴿أُوِّبِ﴾، وأغنت ﴿مَعَهُ عن تأكيده.

<sup>(</sup>١) أوضح المسالك (٢١٣٥ – ٣٦)، وانظر: المقتضب، للمبرّد (٢١٢/٤ – ٢١٣)، النّبيان في إعراب القرآن الكريم (١٩٥/٢) وفي (مشكل إعراب القرآن): من نصب ﴿الطّيرَ ﴿ عطفه على موضع الجبال؛ لأنما في موضع نصب بمعنى النّداء، وهو قول سيبويه. وقيل: هي مفعول معه، وقال أبو عمرو: هو منصوب بإضمار فعل تقديره: (وستَحْرُنا له الطّير). وقال الكسائيُ رَحَمُهُ اللّهُ: تقديره: (وآتيناه الطّير)، كأنّه معطوف على ﴿فَضْلُا ﴿ وقد قرأه الأعرجُ بالرّفع عطفه على لفظ: (الجبال). وقيل: هو معطوف على المضمر المرفوع في ﴿أَوِي ﴾. وحسن ذلك؛ لأنَّ معه قد فصلت بينهما فقامت مقام التَّاكيد". مشكل إعراب القرآن، لمكي (٢٦٣٨٥ – ٨٥٤). انظر: تفسير القرطبي (٢٦٣/١٤)، روح المعاني (٢٧١/١٧). وانظر: الفريد (٤/٨٥)، الحرّر الوجيز (٤/٩٦٤)، البحر المحيط (٧٣/٣١). وفي (زاد المسير) قوله عَرَقِبَلَ: ﴿وَلَقَدُ آتَيْنَا دَاوُدَ مِنَّا ﴾، و﴿الطّيرُ ﴾، الرّفع. فأمًا قراءة النّصب فقال أبو عمرو بن العلاء: هو عطف على قوله: ﴿وَلَقَدُ آتَيْنَا دَاوُدَ مِنَّا﴾، و﴿الطّيرُ ﴾، أي: وسحّرنا له الطّير، قال الرّحاج: [انظر: معاني القرآن وإعرابه، للرّحاج (٤٢٢٤ – ٤٢٣)]. وبحوز أن يكون نصبًا على النّداء كأنّه قال: دعونا الجبال والطّير، فالطّير معطوفٌ على موضع (الجبال). وكلُّ منادي عند البصريين فهو في موضع نصب، قال: وأمًا الرّفع فمن جهتين: إحداهما: أن يكون نسمًا على ما في عند البصريين فهو في موضع نصب، قال: وأمًا الرّفع فمن جهتين: إحداهما: أن يكون نسمًا على ما في أيُّها الطَّير ، فالطّير ، فالطّير ، والنَّانية: على النّداء ، المعنى: (يا جبالُ ويا أَيُّها الطَّير ، فالطّير ، والتَّانية: على النّداء ، المعنى: (يا جبالُ ويا أَيُّها الطَّير ، فالطّير ، والتَّانية : على النّداء ، المعنى: (يا جبالُ ويا أَيُّها الطَّير ، فالطّير ، والتَّانية : على النّداء ، المعنى: (يا جبالُ ويا أَيُّها الطَّير ، والطَّير ، والتَّانية على النّداء ، المعنى: (يا جبالُ ويا أَيُّها الطَّير ، والطَّير ، والتَّانية على النّداء ، المعنى: (يا جبالُ ويا أَيْها الطَّير ، فالطّير ، والتَّانية على النّداء ، المعنى : (يا جبالُ ويا أَيْها الطَّير ، فالمَاني المُنادي ويا المُنادي المُنادي المُنادي المنادي المنادي المُنادي المربّد المربّد المربّد المربّع المنادي المُنادي المربّد المربّع المّد المربّد المربّع المّد المؤلّع المؤلّع المؤلّع المؤ



٤ - وقد ذكر الزَّجاج رَحْمَهُ ٱللَّهُ وجهًا رابعًا، وهو أنَّه مفعول معه، ولكنه رُدَّ بأنَّ قبله لفظ: ﴿مَعَهُ ﴾، ولا يقتضي العامل أكثر من مفعول معه واحد إلَّا بالبدل أو العطف. لا يقال: جاء زيد مع بكر مع عمرو..(١).

والخلاصة في إجمال الإعراب أن يقال: إنَّ ﴿يَا﴾ حرف نداء، و﴿جِبَالُ﴾ منادى نكرة مقصودة، و﴿أَوِّبِ﴾ فعل أمر مبني على حذف النُّون، والياء فاعل، ومعه ظرف متعلِّق بـ ﴿أَوِّبِ﴾، و﴿الطَّيْرِ﴾ عطف على محلِّ الجبال، وهو النَّصب، وقُرئ بالرَّفع عطفًا على اللَّفظ..ويقال في النَّصب والرَّفع ما سبق بيانه (٢).



<sup>(</sup>١) انظر: معاني القرآن وإعرابه، للزَّجاج (٢٤٢/٤)، الدُّر المصون (٤٣٤/٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: إعراب القرآن وبيانه (٧٣/٨)، الكشاف (٢٨١/٣)، البحر المحيط (٢٥٣/٧)، معاني القرآن، للفرَّاء (٢) انظر: إعراب القرآن وإعرابه، للرَّحاج (٣٥٥/٣)، مشكل إعراب القرآن، لمكي (٥٨٣/٢ – ٥٨٣/٥)، معاني القرآن وإعرابه، للرَّحاج (٤٣/٤)، اللهُر المصون (٣٥/٥)، البيضاوي (٤٣/٤)، النسفي (٥٥/٣)، تفسير أبي السعود (١٢٤/٧)، حاشية الشهاب الخفاجي على البيضاوي (١٩٢/٧)، البحر المديد (٤٧٦/٤).



# المطلب الرابع عشر : المنادي المعرب (نداء المضاف)

ينقسم المنادى المعرب إلى نداء المضاف وإلى نداء النَّكرة غير المقصودة والشَّبيه بالمضاف.

أما نداء المضاف فهو أكثر الأنواع في القرآن الكريم، ويكون منصوبًا.

وأمَّا صيغ (نداء المضاف) فهي على النَّحو الآتي مرتَّبةً على حسب التَّرتيب المُّسجة يانسبة لأوَّل موضع ترد فيه، مع بيان ما لم يسبق بيانه:

وهذا جدول توضيحي لصيغ نداء المضاف على حسب الترتيب المصحفي:

| ١٧ - ﴿يَا أُخْتَ هَارُونَ﴾    | ٩ - ﴿يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ﴾ | ١ - ﴿يَا بَنِي إِسْرائيلَ﴾     |
|-------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------------|
| ١٨ - ﴿يَا ابْنَ أُمَّ﴾        | ١٠ - ﴿يَا بَنِي آدَمَ﴾                  | ٢ - ﴿يَا قَوْمٍ﴾               |
| ١٩ - ﴿يَا وَيْلَنَا﴾          | ١١ - ﴿يَا بُنَىَّ﴾                      | ٣ - ﴿يَا بَنِيَّ﴾              |
| ۲۰ - ﴿يَا عِبَادِيَ﴾          | ۱۲ - ﴿يَا أُبَتِ﴾                       | ٤ - ﴿ يَا أُولِي الأَلْبَابِ ﴾ |
| ٢١ - ﴿يَا أَهْلَ يَثْرِبَ﴾    | ۱۳ - ﴿يَا أَبَانَا﴾                     | ٥ - ﴿قُلِ اللَّهُمَّ﴾          |
| ٢٢ - ﴿يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ﴾ | ١٤ - ﴿يَا صَاحِبِي السِّجْنِ﴾           | ٦ - ﴿يَا أَهْلَ الْكِتَابِ﴾    |
| ۲۳ - ﴿يَا حَسْرَتَا﴾          | ١٥ - ﴿يَا أُسَفَى عَلَى يُوسُفَ﴾        | ٧ - ﴿يَا وَيْلَقَ﴾             |
| ٢٤ - ﴿يَا قَوْمَنَا﴾          | ١٦ - ﴿ يَا ذَا الْقَرْنَيْنِ ﴾          | ٨ - ﴿يَا مَعْشَرَ الْحِينِ ﴾   |



## أولًا: ﴿ يَا بَنِي إِسْرائيلَ ﴾ [البقرة: ٤٠]:

وقد سبق ما يتعلَّق بمعنى هذه الصِّيغة، ومواضعها في (النِّداءاتِ العَامَّة)، كما سبق أنَّه من (نداء النِّسبة).

#### ثانيًا: ﴿ يَا قَوْمِ ﴾ [البقرة: ٤٥]:

وقد سبقَ ما يتعلَّق بمعنى هذه الصِّيغة، ومواضعها في (النِّداءاتِ العَامَّة).

ثالثًا: ﴿ يَا بَنِيَّ ﴾ [البقرة:١٣٢]:

#### ١ - مواضع ورود هذه الصيغة:

وقد جاءت في (ثلاثة) مواضع:

الأول: نداء إبراهيم عَلَيْهِ السَّلامُ بنيه:

﴿ وَوَصَّى بِهَا إِبْرَاهِيمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَا بَنِيَّ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى لَكُمُ الدِّينَ ﴾ [البقرة: ١٣٢]. والمعنى أنَّ إبراهيم عَلَيْهِ السَّكَمُ وَصَّى، ثمَّ وَصَّى بعده يعقوبُ عَلَيْهِ السَّكَمُ بَنِيهِ، فقالا جميعًا: ﴿ يَا بَنِي إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى لَكُمُ الدِّينَ ﴾ . . (١)، يعني: اختار لكم الدِّين، أي: الإسلام.

وقد أخبر الله عَنَّوَجَلَّ أَنَّه أمر الخليل عَلَيْهِ السَّلام، وأَنَّه قال: ﴿أَسْلَمْتُ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [البقرة: ١٣١]، وأنَّ إبراهيم عَلَيْهِ السَّلامُ، وصَّى بنيه، ويعقوب عَلَيْهِ السَّلامُ وصَّى بنيه أن لا يموتنَّ إلَّا وهم مسلمون (٢).

<sup>(</sup>١) انظر: النُّكت والعيون (١/٩٣/١)، القرطبي (١٣٥/٢)، مقاتل (٩/١)، النَّيسابوري (٤٧/١).

<sup>(</sup>٢) انظر: الجواب الصَّحيح (١/٩٢١)، دقائق التَّفسير (٣٣٨/١).



أمَّا تفصيل (الوصيَّة) فقد "أمر أبناءه أن يكونوا على ملَّة إبراهيم وإسماعيل وإسحاق عَلَيْهِ السَّلَامُ بنيه، فأجمل هنا اعتمادًا على ما صرَّح به في قوله سابقًا: ﴿يَا بَنِيَّ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى لَكُمُ الدِّينَ فَلا تَمُوتُنَّ إلا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة:١٣٢]، وهذا تنويه بالحنيفيَّة التي هي أساس الإسلام، وتمهيد لإبطال مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة:١٣٢]، وهذا تنويه بالحنيفيَّة التي هي أساس الإسلام، وتمهيد لإبطال قولهم: ﴿كُونُوا هُودًا أَوْ نَصَارَى تَهْتَدُوا ﴾ [البقرة:١٣٥]، وإبطال لزعمهم أنَّ يعقوب عَيْهِ السَّلَامُ كان على اليهوديَّة، وأنَّه أوصى بما بنيه فلزمت ذرِّيته فلا يحولون عنها"(١).

والحاصل أنَّ الإسلام هو أساس قبول العمل فقد قال الله عَرَقِجَلَّ: ﴿وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرً الإِسْلامِ دِينا فَكَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي الآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴿ [آل عمران:٥٨]. فإنَّ من الكافرين من عمل شيئًا من الصَّالحات فإذا أعمالهم هباءً منثورًا. يقول الله عَرَقِجَلَّ: ﴿وَالذِينَ كَفَرُوا أَعْمَالُهُمْ كَسَرَابٍ بِقِيعَةٍ يَحْسَبُهُ الظَّمْآنُ مَاءً حَتَى إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجِدُهُ ﴿ وَالذِينَ كَفَرُوا أَعْمَالُهُمْ كَسَرَابٍ بِقِيعَةٍ يَحْسَبُهُ الظَّمْآنُ مَاءً حَتَى إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجِدُهُ وَالذينَ كَفَرُوا أَعْمَالُهُمْ كَسَرَابٍ بِقِيعَةٍ يَعْسَبُهُ الظَّمْآنُ مَاءً حَتَى إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجِدُهُ وَالذينَ عَلَى وَهُ ما يرى في الفلوات من لمعانِ وإغاثة الملهوف، والإنفاق أو الكرم. فهي كالسَّراب، وهو ما يرى في الفلوات من لمعانِ الشَّمس عليها وقت الظَّهرة فيظنُّ أنَّه ماء يجري على وجه الأرض حتَّى إذا وصل إليه لم يرَ ماءً ولا شرابًا، وإغمَّا رأى سرابًا فعظمت حسرتُه، ووجد الله عَرَقِجَلَ له بالمرصاد فوفَّاه جزاء عمله، فكذلك الكافر يحسب أنَّ عمله ينفعه حتَّى إذا مات لم يجد شيئًا من الأعمال. قال الله عَرَقِجَلَّ: ﴿ قُلْ هَلْ نُنَيِّئُكُمْ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَالًا ﴿ اللّهُ عَرَقِجَلَّ: ﴿ قُلْ هَلْ نُنَيِّئُكُمْ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَالًا ﴿ اللّهُ عَرَقِجَلَ : ﴿ قُلْ هَلْ نُنَيِّئُكُمْ فِي الْلَحْدِينَ قَالًا الله عَرَقِجَلَّ: ﴿ قُلْ هَلْ نُنَيِّئُكُمْ فِي اللّهُ عَرَقِبَلَة الدُّنَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُعْسِنُونَ صُنْعًا ﴿ إللّهُ اللّهُ عَرَقِبَلَة اللّهُ اللّهُ عَرَقِبَلَة اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ فِي اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَرَقِبَلَة اللّهُ عَرَقِبَاقُونَ أَنْهُمْ يُعْسِنُونَ صُلْعَاقَ اللهُ اللهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُمْ فَي اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّه

قال القاضي عياض رَحْمَهُ اللَّهُ: "وقد انعقد الإجماع على أنَّ الكَفَّار لا تنفعهم أعمالهم، ولا يثابون عليها بنعيمٍ ولا تخفيف عذاب، لكن بعضهم أشدُّ عذابًا من بعض بحسب حرائمهم "(٢).

<sup>(</sup>١) التَّحرير والتَّنوير (١/٧٣٠).

<sup>(</sup>٢) إكمال المعلم، للقاضي عياض (٩٧/١). وانظر: شرح النَّووي على صحيح مسلم (٨٧/٣)، فتح الباري (٢) إكمال المعلم، للقاضي عياض (١٤٥/٩).



وشبَّهها في موضع آخر بالرَّماد الذي عصفت به الرِّيح في يوم شديد هبوب الرِّيح، فأصابت تلك الرِّيح المدمِّرة زرعَ قومٍ ظلموا أنفسهم بالمعاصي فأفسدته وأهلكته فلم ينتفعوا به. يقول الله عَنَّوَجَلَّ: ﴿مَثَلُ الذينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ أَعْمَالُهُمْ كَرَمَادٍ اشْتَدَّتْ بِهِ الرِّيحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ لا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُوا عَلَى شَيْءٍ ذَلِكَ هُوَ الضَّلالُ الْبَعِيدُ ﴾ [ابراهيم:١٨].

وقد جاء في الحديث: عن عائشة رَخِوَاللَّهُ عَنها قَالَتْ: قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ: ابْنُ جُدْعَانَ (١) كان في الجاهليَّة يَصِلُ الرَّحِمَ، ويُطْعِمُ الْمِسْكِينَ، فهل ذاك نَافِعُهُ؟ قَالَ: ((لا يَنْفَعُهُ، إِنَّهُ لَمْ يَقُلْ يَوْمًا: رَبِّ اغْفِرْ لِي خَطِيئَتِي يَوْمَ الدِّينِ))(٢).

## الموضع الثَّاني: نداء يعقوب عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ بنيه:

﴿ يَا بَنِيَ لَا تَدْخُلُوا مِنْ بَابٍ وَاحِدٍ وَادْخُلُوا مِنْ أَبْوَابٍ مُتَفَرِّقَةٍ ﴾ [يوسف: ٢٧]. ومما يستفاد من نداء يعقوب عَلَيْهِ هنا أنَّه "لم يناقض توكُّله، بل قال: ﴿ وَمَا أُغْنِي عَنْكُمْ مِنَ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ وَكُلُونَ ﴾ [يوسف: ٢٧] "(٣).

"ومما يوضِّحُ أن تعاطي الأسباب لا ينافي التَّوكل على الله عَزَوَجَلَّ: قوله عَزَوَجَلَّ عن يعقوب عَلَيْهِ السَّكَمُ: ﴿ يَا بَنِيَّ لا تَدْخُلُوا مِنْ بَابٍ وَاحِدٍ وَادْخُلُوا مِنْ أَبْوَابٍ مُتَفَرِّقَةٍ ﴾ أمرهم في هذا الكلام بتعاطي السَّبب، وتسبب في ذلك بالأمر به؛ لأنَّه يخاف عليهم أن تصيبهم النَّاس بالعين، لأخَّم (أحدَ عَشَرَ) رجلا أبناء رجلٍ واحد، وهم أهل جمالٍ وكمالٍ وبسطةٍ في الأحسام. فدخولهم من بابٍ واحدٍ مظنَّةُ لأن تصيبهم العينُ فأمرهم بالتَّفرق،

<sup>(</sup>۱) "قال العلماء: وكان بن جدعان كثيرَ الإطعام، وكان اتخذ للضيفان جَفْنَةٌ يُرقى إليها بسلَّمٍ [يأكُلُ منها القائِمُ والرَّاكِبُ لِعظَمِها]، وكان من (بني تميم بن مرَّة) أقرباء عائشة رَضَيَّلِيَّهُ عَنْهَا وكان من رؤساء قريش، واسمه: عبد الله، و (جدعان) -بضم الجيم، وإسكان الدَّال المهملة، وبالعين المهملة-". شرح النَّووي على صحيح مسلم (۸۷/۳).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم [٢١٤].

<sup>(</sup>٣) كتب ورسائل وفتاوى ابن تيمية في التَّفسير (١١٣/١٥-١١٤).



والدُّحول من أبوابٍ متفرِّقة تعاطيًا للسَّبب في السَّلامة من إصابة العين، كما قال غير واحد من علماء السَّلف. ومع هذا التَّسبب فقد قال الله عَنَّوَجَلَّ عنه: ﴿يَا بَنِيَّ لا تَدْخُلُوا مِنْ أَبْوَابٍ مُتَفَرِّقَةٍ ﴾. فانظر كيف جمع بين التَّسبب في قوله: ﴿لا تَدْخُلُوا مِنْ بَابٍ وَاحِدٍ وَادْخُلُوا مِنْ أَبْوَابٍ مُتَفَرِّقَةٍ ﴾. فانظر كيف جمع بين التَّسبب في قوله: ﴿وَعَلَيْهِ فَلْيَتَوَكِّلِ على الله عَنَّوَجَلَّ في قوله: ﴿وَعَلَيْهِ فَلْيَتَوَكِّلِ الله عَنَّوَجَلَّ في قوله: ﴿وَعَلَيْهِ فَلْيَتَوَكِّلِ الله عَنَّوَجَلَّ بِهِ الله عَنَوَجَلَ بصيرته!!. والله عَنَوَجَلَ على من طمسَ الله عَنَوَجَلَ بصيرته!!. والله عَنَوَجَلَ قادر على أن يسقط لها [أي: لمريم عَلَيْهَاٱلسَّلامُ] الرُّطب من غير هزِّ الجذع، ولكنَّه أمرها بالتَّسبب في إسقاطه بهزِّ الجذع"().

#### الثالث: نداء من يعقوب عَلَيْهِ السَّلَامُ لبنيه أيضًا:

﴿ يَا بَنِيَّ اذْهَبُوا فَتَحَسَّسُوا مِنْ يُوسُفَ وَأَخِيهِ [يوسف: ٨٧]، أي: فتعرَّفوا، وهو تَفَعُّلُ من (الحسِّ)، وهو في الأصل: (الإدراك) بالحاسة، وكذا أصل (التَّحسس): طلب الإحساس، واستعماله في التَّعرف استعمال له في لازم معناه (٢٠). وقوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿ وَلا تَيْأُسُوا مِنْ وَرِحِهُ عَزَوَجَلَّ وتنفيسه، وأصل تَيْأَسُوا مِنْ وَرِحِهُ عَزَوَجَلَّ وتنفيسه، وأصل تَيْأَسُوا مِنْ وَرُحِ اللَّهِ [يوسف: ٨٧]، أي: لا تقنطوا من فَرَجِهُ عَزَوَجَلَّ وتنفيسه، وأصل معنى: (الرَّوح) —بالفتح—: التَّنفس. يقال: (أراح الإنسان) إذا تنفس، ثُمُّ استعير للفرج معنى: (الرَّوح) من النَّفس (٣). كأنَّه عَلَيْهِ السَّلَمُ تنسَّم نسائم الفرج بعد أن رَفْعَ الأمرَ إلى مولاه عَزَوْجَلَّ (٤).

ومن رحمته وفرجه وتيسيره ولطفه في جمع الشَّتات، وتيسير المراد (٥٠).

<sup>(</sup>١) أضواء البيان (٣/٩٥٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: روح المعاني (٢/١٤)، انظر: القرطبي (٢٥٢/٩)، تفسير أبي السُّعود (٢٠٢/٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير أبي السُّعود (٢٠٢/٤)، روح المعاني (٢٠١٣)، المفردات، للرَّاغب، مادَّة: (روح) (٣٦٩)، بصائر ذوى التَّمييز (٢٠٤/٣)، مقاييس اللغة، لابن فارس، مادَّة: (روح) (٢٥٤/٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: روح المعاني (١٣/٨١).

<sup>(</sup>٥) انظر: نظم الدُّرر (١٠/ ٢٠٤).



"وكلمة: ﴿ رَوْحِ ﴾ أدقُّ دلالةً وأكثر شفافيّةً. ففيها ظلُّ الاسترواح من الكرب الخانق بما ينسم على الأرواح من روْح الله عَرَّقِجَلَّ النَّدي: ﴿ إِنَّهُ لا يَيْأَسُ مِنْ رَوْحِ اللّهِ إلا النَّقَوْمُ الْكَافِرُونَ ﴾ [يوسف: ٨٧]، فأمَّا المؤمنون الموصولة قلوبهم بالله عَرَّقِجَلَّ، النَّدية أرواحهم بروْحه، الشَّاعرون بنفحاته المحيية الرَّحيَّة، فإنهم لا ييأسونَ من روْح الله عَرَّقِجَلَّ، ولو أحاط بحم الكربُ، واشتدَّ بهم الضِّيقُ. وإنَّ المؤمن لفي روح من ظلال إيمانه، وفي أنس من صلته بربِّه عَرَقِجَلَّ، وفي طمأنينة من ثقته بمولاه عَرَقِجَلَّ "(١).

ويمتنع أن يكون للأنبياء عَلَيْهِمْ السَّلَامُ ياسٌ من رَوح الله عَزَّوَجَلَّ، وأن يقعوا في الاستيئاس، بل المؤمنون ما داموا مؤمنين لا ييأسون من روح الله عَزَوَجَلَّ، وهذه السُّورة تضمَّنت ذكر المستيئسين، وأنَّ الفرح جاءهم بعد ذلك، لئلَّا ييأس المؤمن، ولهذا فيها: ﴿لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لأُولِي الأَلْبَابِ﴾ [يوسف:١١١](١).

#### ٢ - اللغة:

الأصل (بنين)، حذفت النُّون عند الإضافة، وأدغمت (ياء الجمع) في (ياء المتكلِّم)، وحرَّكت المشدَّدة بالفتحة.

## رابعًا: ﴿ يَا أُولِي الأَلْبَابِ ﴾ [البقرة:١٧٩]:

وقد سبقَ ما يتعلَّق بمعنى هذه الصِّيغة، ومواضعها في (النِّداءاتِ العَامَّة).

<sup>(</sup>١) الظِّلال (٢٠٢٦/١٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: كتب ورسائل وفتاوى ابن تيمية في التَّفسير (١٥٢/١٥).



## خامسًا: ﴿قُلِ اللَّهُمَّ ﴾ [آل عمران:٢٦]: [الزمر:٤٦]:

#### ١ - ورود هذه الصيغة:

أما ورود هذه الصيغة ففي موضعين على النحو التالي:

الموضع الأول: ﴿قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ تُؤْتِي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ﴾ [آل عمران:٢٦].

الموضع الثاني: ﴿قُلِ اللَّهُمَّ فَاطِرَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ عَالِمَ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ ﴾ [الزمر:٤٦].

#### ٢ - إجمال ما يستفاد مما ولى المنادَى:

الفائدة الأولى: الميم في (اللَّهُمَّ):

الميم في قوله وَ اللَّهُمَّ عوض عن حرف النِّداء؛ ولذلك لا يجتمعان. وهذا من خصائص الاسم الجليل، كدخوله عليه مع حرف التَّعريف، وقطع همزته، ودخول تاء القسم عليه. وقيل: أصله: (يا الله آمنا بخير)، أي: اقصدنا به، فخفِّف بحذف حرف النِّداء ومتعلَّقات الفعل وهمزته (١٠).

الفائدة الثانية: قوله عَزَوَجَلَّ: ﴿قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ﴾: أي: يا مالك الملك. فكأن في هذه الجملة الكريمة: ﴿قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ﴾ دعاءين خاشعين:

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (۲/۷۲)، القرطبي (٤/٣٥)، تفسير أبي السُّعود (٢١/٢)، الدُّر المصون (٣/٢٥)، التِّبيان المُحرَّر الوجيز (١٧/١)، روح المعاني (٢/٩٠)، معاني القرآن وإعرابه، للزَّجاج (٢٩٤/١)، التِّبيان (١٣٠/١)، البيضاوي (١١/٢١)، تفسير النَّسفي (٢/٨٢)، تفسير النَّيسابوري (٢/٣٦)، بحر العلوم (٢/٠٤)، البيضاوي (١/٥٠)، زاد المسير (٢/٠٠)، ابن عادل (١٣٣/٥)، حاشية الشهاب الخفاجي على البيضاوي (٥/٥)، فتح القدير (٣٧٨/١) معاني القرآن، للفراء (٢/٣٠)، المفردات (ص:٣٨)، تأويل مشكل القرآن (ص:٥٠).



أما الدعاء الأول فهو بلفظ الجلالة المعبر عنه بقوله: (اللَّهُمَّ)، أي: يا الله، وفي هذا النداء كل معانى العبودية والتنزيه والتقديس والخضوع.

وأما الدعاء الثاني فهو المعبر عنه بقوله: ﴿مَالِكَ الْمُلْكِ ﴾ أي: يا مالك الملك، وفي هذا النداء كل معاني الإحساس بالربوبية، والضعف أمام قدرة الله عَزَّوَجَلَّ وسلطانه. فقوله: ﴿مَالِكَ ﴾ منصوب بحرف النداء المحذوف(١).

## الفائدة الثالثة: معنى: ﴿الْمُلْكِ﴾ من الآية الأولى:

قال العلامة محمد الطّاهر بن عاشور رَحِمَهُ اللّهُ: (المُلك) "بضمِّ الميم: اسم لأكمل أحوال (المِلك) -بكسر الميم-، و(المِلك): -بالكسر- جنس للمُلك بالضَّمِّ، وفسِّر (المُلك) المضموم بضبط الشَّيء المتصرَّف فيه بالحُكم. وهو تفسير قاصر، وأرى أن يُفسَّر بأنَّه تصُّرفُّ في طائفةٍ من النَّاس ووطنهم تصرُّفًا كاملا بتدبيرٍ ورعاية، فكلُّ (مُلك) بالضَّمِّ (مِلك) بالكسر، وليس كلُّ (مِلك) مُلكًا "(٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: التّبيان (۱/ ۱۳۰)، معاني القرآن وإعرابه، للزّجاج (۱/ ۲۹۹)، الطبري (۲/ ۲۹۹)، اللّه را المصون (۲/ ۵۰)، النّ عادل (۱/ ۲۵۰)، تفسير أبي السُّعود (۲/ ۲۱)، تفسير القرطبي (٤/ ٤٥)، النّسفي (۲/ ۲۸۸۱)، فتح القدير (۱/ ۲۹۷)، إعراب القرآن، للنّحاس (۱/ ۳۲۵). وفي (الفريد): "نداء ثان، أي: يا مالك الملك، ولا يجوز أن يكون صفة لقوله: ﴿اللَّهُمّ عند صاحب (الكتاب) [أي: سيبويه. انظر: (الكتاب) بتحقيق عبد السّلام هارون، (۲۲۹۱)] وموافقيه؛ لأنّه لحقه شبه الصّوت، والأصوات لا توصف ك:(فاق) وشبهه. وأجاز ابن السّراج والزّجاج والمبرد وغيرهما من البصريين والكوفيين أن يكون ومالك المُلك نعتا لقوله: ﴿اللَّهُمّ فَاطِرَ اللّهُمّ فَاطِرَ السّموَاتِ وَالأَرْضِ عَالِمَ الْغَيْبِ وَالشّهَادَةِ﴾". الفريد: ﴿اللّهُمّ فاطِرَ السّمَوَاتِ وَالأَرْضِ عَالِمَ الْغَيْبِ وَالشّهَادَةِ﴾". الفريد: (۱۸ ۲۰ ۱۹)، الأصول في النّحو، لابن السّراج (۱۸ ۲۳۹)، المقتضب، للمبرّد (۲۳۸۶)، الكتاب، لسيبويه (۲۸ ۱۹ ۱۹)، الأصول في النّحو، لابن السّراج (۱۸ ۲۳۸).

<sup>(</sup>٢) التَّحرير والتَّنوير (١١/٢٩).



الفائدة الرابعة: يستفاد من النداء في الموضع الأول أنه "نداءٌ خاشعٌ في تركيبه اللَّفظي إيقاع الدُّعاء. وفي ظلاله المعنويَّة روحُ الابتهال. وفي التفاتاته إلى كتاب الكون المفتوح استجاشةٌ للمشاعر في رفقٍ وإيناس. وفي جمعه بين تدبير الله عَزَّقِبَلَ، وتصريفه لأمور النَّاس، ولأمور الكون إشارة إلى الحقيقة الكبيرة: حقيقة الألوهيَّة الواحدة القوامة على الكون والنَّاس، وحقيقة أن شأن الإنسان ليس إلَّا طرفًا من شأن الكون الكبير الذي يُصرِّفه الله عَزَقِبَلَّ، وأنَّ الدَّينونة لله عَرَقِبَلَّ وحده هي شأن الكون كله كما هي شأن النَّاس، وأنَّ الانحراف عن هذه القاعدةِ شذوذٌ وسفه وانحراف! إنها الحقيقة النَّاشئة من حقيقة الألوهيَّة الواحدة. إله واحد فهو المالك الواحد. هو همالِك المُمْلكِ بلا شريك..، ثُمَّ هو من جانبه يملك من يشاء ما يشاء من ملكه.. "(١).

الفائدة الخامسة: قوله عَنَوَجَلَّ: ﴿قُلِ اللَّهُمَّ فَاطِرَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ عَالِمَ الْغَيْبِ

﴿اللَّهُمَّ منادى مفرد علم مبني على الضم في محل نصب، و(الميم) المشدَّدة عوض من (يا) النداء المحذوفة. و ﴿فَاطِرَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ منادى مضاف، وكذلك قوله عَرَقِجَلَّ: ﴿عَالِمَ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ ﴾.

## سادسًا: ﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ.. ﴾ [آل عمران: ٦٤]:

وقد سبق ما يتعلَّق بمعنى هذه الصِّيغة، ومواضعها في (النِّداءاتِ العَامَّة)، وسبق أغَّا من نداء التَّخصيص.

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن (٣٨٤/٣).



## سابعًا: ﴿ يَا وَيْلَتَى ﴾ [المائدة: ٣١]:

في (ثلاثة) مواضع:

**الموضع الأوَّل:** ﴿ يَا وَيْلَتَى أَعَجَزْتُ ﴾ [المائدة: ٣١] <sup>(١)</sup>:

#### ١ - بيان ما ولي المنادَى:

في هذه القصِّة بيانُ لتأثير الحسد، وأنَّه يؤدِّي إلى المخاطر والمهالك والقبائح، فيقضى على رابطة الأحوَّة، ويؤدِّي إلى سفك الدِّماء (٢).

ومعنى (الاستفهام) هنا: "الإنكار على نفسه والنَّعي، أي: لا أعجز عن كوني مثل هذا الغُرَاب، وفي ذلك هضمٌ لنفسه، واستصغار لها بقوله: مثل هذا الغُرَاب. وأصل (النِّداء) أن يكون لمن يعقل، ثُمَّ قد ينادي ما لا يعقل على سبيل الجاز كقولهم: (يا عجبًا) و (يا حسرة)، والمراد بذلك التَّعجب. كأنَّه قال: انظروا لهذا العجب، ولهذه الحسرة، فالمعنى: تنبَّهوا لهذه الهلكة. وتأويله: (هذا أوانك فاحضري) (").

<sup>(</sup>١) وتمام الآية: ﴿فَبَعَثَ اللَّهُ غُرَابًا يَبْحَثُ فِي الأرْضِ لِيُرِيَهُ كَيْفَ يُوارِي سَوْءَةَ أَخِيهِ قَالَ يَا وَيْلَقَ أَعَجَزْتُ أَنْ أَكُونَ مِثْلَ هَذَا الْغُرَابِ فَأُوَارِي سَوْءَةَ أَخِي فَأَصْبَحَ مِنَ التَّادِمِينَ﴾.

<sup>(</sup>٢) سبق التَّعريف (بالحسد) وبيان آثاره.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط (٤٨١/٣). وقد "قرأ الجمهور: ﴿يَا وَيْلَتَى﴾ بألف بعد التّاء، وهي بدل من ياء المتكلّم، وأصله: (يا ويلتي) بالياء، وهي قراءة الحسن. وأمال حمزة والكسائي وأبو عمرو ألف ﴿ويلتى﴾. وقرأ الجمهور: ﴿أَعَجَزْتُ﴾ بفتح الجيم. وقرأ ابن مسعود، والحسن، وفياض، وطلحة، وسليمان: بكسرها وهي لغةٌ شاذّة، وإنما مشهور الكسر في قولهم: عجزت المرأة إذا كبرت عجيزتما". البحر المحيط (٤٨١/٣).



وكلمة: ﴿يَا وَيْلَتَى ﴾ كلمة جزع وتحسُّرٍ، بمعنى: (يا هلاكي)، والألف فيها بدلٌ من (ياء المتكلِّم). والمعنى: (يا ويلتى احضري فهذا أوانك)، و(الويل) و(الويلة): الهلكة(١).

و (البعث) في قول عَنَهَجَلَّ: ﴿ فَبَعَثَ اللّهُ غُرَابًا يَبْحَثُ فِي الأَرْضِ لِيُرِيهُ كَيْفَ يُوَارِى سَوْأَةً أَخِيهِ ﴾ "مستعملٌ في الإلهام بالطَّيران إلى ذلك المكان، أي: فأهم الله عَنَهَجَلَّ غرابًا ينزل بحيث يراه قابيل. وكأنَّ اختيار الغراب لهذا العمل؛ إمَّا لأنَّ الدَّفنَ حيلة في الغِربان من قبلُ، وإمَّا لأنَّ الله عَنَوْجَلَّ اختاره لذلك لمناسبة ما يعتري النَّاظر إلى سواد لونه من الانقباض بما للأسيف الخاسر من انقباض النَّفس. ولعلَّ هذا هو الأصلُ في تشاؤم العرب بالغُرَاب، فقالوا: (غُراب البين). والضَّمير المستتر في ﴿ يُريَهِ هُ إِن كان عائدًا إلى الغراب الجلالة فالتَّعليل المستفاد من اللام وإسناد الإرادة حقيقتان (٢)، وإن كان عائدًا إلى الغراب فاللام مستعملةٌ في معنى (فاء التَّفريع) (٢)، وإسناد (الإرادة) إلى الغراب مجازٌ؛ لأنّه سبب الرُّؤية فكأنَّه مُريءٌ (٤).

و ﴿ كَيْفَ ﴾ يجوز أن تكون مجرَّدة عن الاستفهام مرادًا منها الكيفيَّة، أو للاستفهام، والمعنى: ليريه جواب (٥) كيف يُواري؟ (٦).

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير أبي السُّعود (۲۸/۳)، روح المعاني (۱۱٦/٦)، تفسير البيضاوي (۱۲٤/۲)، السِّراج المنير (۱ (۳۷۱/۱). وسيأتي بيان معني (الويل) مفصَّلا..

<sup>(</sup>٢) أقول: فيكون المعنى: أرى الله عَرَقِجَل وهو فاعل الرُّؤية حقيقة - القاتل..

<sup>(</sup>٣) أقول: فرَّع عن رؤية الغراب -وهو وسيلة وسبب- ما قام به من البحث في الأرض والمواراة..

<sup>(</sup>٤) أقول: أي: أنَّه أقام السَّبب -الذي هو الغراب- مقام المسبَّب الرُّؤية، فكأنَّه، أي: الغراب- وهو لا يعقل - هو الذي أراه معلِّمًا إيَّاه؛ لأنَّه لما كان سبب تعليمه فكأنَّه قصد تعليمه، وفيه أيضًا تنزيلُ ما لا يعقل - الغراب -منزلةَ من يعقل - فاعل الرُّؤية الحقيقي، وذلك على طريقة الجاز المرسل.

<sup>(</sup>٥) أقول: أي: حواب الاستفهام الذي قد انبثق من نفسه، ماذا يفعل في هذه الجثَّة؟ كيف يواريها؟

<sup>(</sup>٦) أقول: والمعنى أنَّ الضَّمير المستكنَّ - أي: المستتر - في قوله عَرَقِجَلَّ: ﴿لِيُرِيهُ﴾ لله عَرَقِجَلَّ، أو الغراب، والهاء لقابيل القاتل -، أي: ليريه الله عَرَقِجَلَّ أو ليريه الغراب، أي: ليعلمه؛ لأنه لما كان سبب تعليمه فكأنَّه قصد تعليمه على سبيل الجاز المرسل. وجملة: ﴿كَيْفَ يُوَارِي﴾ في موضع نصب على أهًا مفعول ثانٍ ليرى.



و (السَّوْأة): مَا تَسُوء رؤيتُه، وَهِي هنا تغيُّر رائحة القتيل وتقطُّع جسمه"(١).

وفي (التّحرير والتّنوير) أيضًا: كلمة: ﴿يَا وَيْلَتَى﴾: "من صيغ الاستغاثة المستعملة في التّعجُّب، وأصله: (يا لَوَيْلَتِي)، فعوِّضت الألف عن (لام الاستغاثة) نحو قولهم: (يا عَجَبًا). ويجوز أن يجعل الألف عوضًا عن ياء المتكلِّم، وهي لغة، ويكون النّداء محازًا بتنزيل (الويلة) منزلة ما يُنَادَى (٢٠)، كقوله: ﴿يَا حَسْرَـتَى عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللّهِ اللّهِ الزمر: ٥٠]. والاستفهام في ﴿أَعَجَـزْتُ ﴿ إِنكارِيُّ. وهذا المشهد العظيم هو مشهد أوّل حضارة في البشر، وهي من قبيل طلب سَتر المشاهد المكروهة. وهو أيضًا مشهد أوّل علم اكتسبه البشر بالتّقليد وبالتّحربة، وهو أيضًا مشهد أوّل مظاهر تَلقِّي البشر معارفه من عوا لم أضعف منه كما تَشَبَّه النّاس بالحيوان في الزّينة، فلبسوا الجُلُود الحسنة الملوَّنة وتكلّلوا بالريش الملوَّن وبالزُّهور والحجارة الكريمة، فكم في هذه الآية من عبرة للتّاريخ والدِّين والخُلُق؟!"(٣).

#### ٢ - بيان العاقبة:

وبعد أن فعل ما فعل من قتل أحيه ماذا كانت العاقبة؟ قال عَزَّوَجَلَّ: ﴿ فَطَوَّعَتْ لَهُ نَفْسُهُ قَتْلَ أَخِيهِ فَقَتَلَهُ فَأَصْبَحَ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ [المائدة: ٣٠]. وقال عَزَّوَجَلَّ: ﴿ . فَأَصْبَحَ مِنَ النَّادِمِينَ ﴾ [المائدة: ٣١].

وفي هاتين الآيتين بيانٌ لما آل إليه حاله بعد ما اقترفت يداه من القتل؛ إذْ رأى الغراب - وهو لا يعقل - يحتفل بإكرام أخيه الميِّت، ورأى نفسه - وهو يعقل - يجترئ على قتل أخيه، وهذه الموازنة إن دلَّت فإنَّا تدلُّ على عظم الجرم بالنِّسبة له، وفيها تعليمٌ

<sup>(</sup>١) التَّحرير والتَّنوير (١٧٣/٦).

<sup>(</sup>٢) أقول: أي: تنزيلُ ما لا يعقل منزلة من يعقل، وهي علاقة من علاقات الجحاز المرسل، والقرينة (نداء الويل)، وهو لا يعقل، والنُّكتة زيادة التَّحسُّر فكأنَّ المتحسِّر ينادي ويلته ويطلب حضورها، بعد تنزيلها منزلة من ينادي، ولا يكون ذلك إلا في أشدِّ الأحوال ألمًا.

<sup>(</sup>٣) التَّحرير والتَّنوير (٦/٧٢).



للمخاطبين ببيان جسامة مثل هذا الفعل، وفي الآيات بيانٌ يدلُّ على أنَّ عاقبة كلِّ ظالمِ النَّدمُ والخسران.

ويحتمل أنَّ هذا النَّدم منه لم يكن ناشئًا عن حوف عذاب الله عَرَّوَجَلَّ، ولا قَصْدِ توبة، فلذلك لم ينفعْه. وقيل: إنما ندمه كان على فقده لا على قتله، وإن كان فلم يكن موفيًا شروطه، أو ندم ولم يستمر ندمه (١).

وفي (أحكام القرآن): "فَنَقُولُ: من الغريب أنَّ الله عَرَّفِكِلَ قد أَخْبَرَ عنه أَنَّهُ نَدِمَ، وهو فِي النَّارِ!، وقال عَنَّ : ((النَّدَمُ تَوْبَةُ)). قلنا: عن هذه (ثلاثة) أجوبة:

الأوَّل: أَنَّ الحديث ليس يَصِحُ<sup>(۲)</sup>، المعنى صحيح، وَكُلُّ مَنْ نَدِمَ فقد سَلِمَ، لكنَّ النَّدم له شروطٌ، فكلُّ من جاء بشروطه قُبِلَ منه، ومن أَخَلَّ بها أو بشيءٍ منها لم يقبل. الثَّاني: أنَّ معناه ندم ولم يسْتَمِرَّ ندمُهُ، وإِنَّمَا يقبل النَّدم إذا اسْتَمَرَّ.

الثَّالث: أنَّ النَّدم على الماضي إنَّما ينفع بشرط العزم على ألَّا يفعل في المستقبل<sup>(٣)</sup>.

## ٣ - طبيعة الإنسان فيها نوازعُ الخير والشَّر:

وممَّا يستفاد من هذه القصَّة ما أجمله صاحب (الظِّلال) بقلمه الصَّناع، وبيانه المطواع حيث قال:

"هذه القصَّة تقدِّم نموذجًا لطبيعة الشَّرِّ والعدوان، ونموذجًا كذلك من العدوان الصَّارخ الذي لا مبرِّر له. كما تقدِّم نموذجًا لطبيعة الخير والسَّماحة، ونموذجًا كذلك من

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير القرطبي (١٤٢/٦).

<sup>(</sup>۲) والغريب أنَّه ذكر أنَّ الحديث لا يصحُّ، وقد أخرجه غير واحد، وهو مرويٌّ من أكثر من طريق، فقد أخرجه من أصحاب السُّنن ابن ماجه، عن عبد الله بن مسعود رَضَوَالِلَهُ عَنْهُ، [۲۲۲]، وأحمد [۳۳۸۷]. والحديث صحَّحه الحاكم، ووافقه اللَّهبي. انظر: المستدرك على الصَّحيحين [۲۲۱۲، ۲۲۱۳]. قال الحافظ في (الفتح) (۲۷۱/۱۳): "وهو حديث حسن من حديث بن مسعود رَضَوَالِلَهُ عَنْهُ أخرجه بن ماجة، وصحَّحه الحاكم..". انظر: مرعاة المفاتيح، (۲۱/۸)، [۲۳٥۷]، مشكاة المصابيح (۲۱/۸)، مصباح الزجاجة (۲۸/۲)، أسنى المطالب (ص: ۳۱)، كشف الخفاء (۲/۵).

<sup>(</sup>T) أحكام القرآن، (Y / Y - AA).



الطِّيبة والوداعة. وتقفهما وجهًا لوجه، كلُّ منهما يتصرَّفُ وفق طبيعته. وترسم الجريمة المنكرة التي يرتكبها الشَّر والعدوان الصَّارخ الذي يثير الضَّمير، ويثير الشُّعور بالحاجة إلى شريعة نافذة بالقصاص العادل، تكفُّ النَّموذج الشَّرير المعتدي عن الاعتداء، وتحوِّفه وتردعه بالتَّخويف عن الإقدام على الجريمة، فإذا ارتكبها –على الرَّغم من ذلك – وجد الجزاء العادل، المكافئ للفعلة المنكرة. كما تصونُ النَّموذج الطَّيب الخيِّر، وتحفظ حرمة دمه. فمثل هذه النُّفوس يجب أن تعيش، وأن تصان، وأن تؤمن في ظلِّ شريعة عادلة رادعة"(۱).

والحاصل أنَّ الآيات قدَّمت نموذجين متقابلين، وبيَّنت أنَّ الإنسان مركَّبٌ من صفاتٍ متقابلة من الخير والشَّرِ، والعقيدة التي جاء الرُّسل عَيَهِم السَّرَمُ هي التي توجِّه الإنسان إلى ملازمة الصّفات والميول الخيرة، وإلى كبح جماح الصّفات المقابلة لصفات الخير، فإنَّ الله عَرَقِبَلَ حينما تعلَّقت إرادتُه بإيجاد هذا الكون، اقتضت حكمتُه أن يختار الإنسان من بين المخلوقات الأخرى، فيجعله سيِّد هذا الكون، ويجعل سائر مظاهره مسخَرةً لخدمته، فكان أن جهَّز هذا المخلوق بمجموعة من الصّفات التي لا بدَّ منها؛ لتتكامل لديه القدرةُ على إدارةِ الكون وتعميره؛ وليتحقَّق فيه معنى التَّكليف المتفرّع عن عبوديَّته لله عَرَقِبَلَ. ومن هذه الصّفات حمثلًا – صفة القوَّة، وما يتفرَّعُ عنها من التُنوع إلى السّيطرةِ والعظمةِ والجاه، وبثَّ فيه مجموعةً من العواطف كالحبُّ والكراهية والغضب السّيطرة والعظمة والجاه، وبثَّ فيه بحموعةً من العواطف كالحبُّ والكراهية والغضب السّيطرة والعنطة. وأورث الإنسانية شقاءً لا آخر له. ومن نتائج الأخرر جاء بالشَّرُ الوبيل، والفوضي الهائلة، وأورث الإنسانيَّة شقاءً لا آخر له. ومن نتائج الخطورة لهذه الصّفات أنَّ من شأَها أن تحمل صاحبها على أن يستعمل صفة القدرة الشُلطان والجاه والتَّروات والممتلكات. الح. ومن أجل ذلك كان لا بدَّ من قوَّةٍ توجَّهُ هذه السُلطان والجاه والتَّروات والممتلكات. الح. ومن أجل ذلك كان لا بدَّ من قوَّةٍ توجَّهُ هذه السُلطان والجاه والتَّروات والممتلكات. الح. ومن أجل ذلك كان لا بدَّ من قوَّةٍ توجَّهُ هذه

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن (٦/٤٧٨ – ٨٧٤).



الصِّفات إلى الوجهة الصَّالحة. هذه القوَّةُ هي الدِّين والعقيدةُ الصَّحيحة التي فيها التَّنظيم لحياة الإنسان، والحدود الرَّادعة، والتَّرغيب والتَّرهيب، والثَّواب والعقاب، والقانون الأخلاقي الذي يدفع اختلاف المختلفين...

## ٤ - الزَّمان والمكان والأشخاص:

ولا يحدِّد السِّياقُ القرآني غالبًا لا زمانَ ولا مكانَ ولا أسماء القصَّة؛ لأنَّ القرآن الكريم لا يُعنى إلا بالمقاصد الشَّريفة، فالقرآن لا يُعنى غالبًا بتقرير زمانٍ ولا مكان، ولا تحديدِ أشخاصِ بدقَّة؛ لأنَّ ذلك ليس له شأنٌ في تشكيل الحدث.

## قياس الشَّبه:

ما ذكره ابن العربي رَحِمَهُ اللّهُ في (أحكام القرآن الكريم) من تفسير لقوله: ﴿أَعَجَـزْتُ أَنْ أَكُونَ مِثْلَ هَذَا الْغُرَابِ ﴿ حيث قال: "فِيهِ دَلِيلٌ عَلَى قِيَاسِ الشَّبَهِ"(١). وما ذكره ابن العربي رَحِمَهُ اللّهُ في (أحكام القرآن الكريم) مجملًا، ذكره مفصَّلًا في (المحصول)، حيث قال: "وأمَّا قياس الشَّبه فهو على ضربين: شبه خَلقي، وشبه حُكمي، فأمَّا (الشَّبه الخلقي) فكإجماع الصَّحابة على جزاء الحمامة بالشَّاة، والنَّعامة بالبدنة لما بينهما من تشابه الخلقة. وأمَّا (الشَّبه الحُكمي) كقول علمائنا في الدَّليل على أنَّ الوضوء يفتقر إلى النِّية خلافًا لأبي حنيفة رَحَمُهُ اللَّهُ: طهارة حكميّة فافتقرت إلى النِّية كالتَّيمم. وقد اختلف النَّاس في رقياس الشَّبه)، فمنهم من نفاه، ومنهم من أثبته، ومنهم من فصله"(١).

وقال في (العبادات): هي نوعٌ لا يجري فيها تعليل بحال، بل إنَّ (قياس الشَّبه) يدخلها كقول علمائنا رَحِمَهُمْ اللَّهُ في الوضوء: عبادة فافتقرت إلى النِّية كالصَّلاة...الخ<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن الكريم، لابن العربي (٨٧/٢).

<sup>(</sup>٢) بقليلٍ من التَّصرُّف عن (المحصول في أصول الفقه)، لابن العربي (١٢٦/١- ١٢٧).

<sup>(</sup>٣) بقليل من التَّصرُّف عن (المصدر نفسه) (١٣٣/١).



وعلى أيَّة حال فإنَّ الخلاف مبسوطٌ في (كتب أصول الفقه)، وما أردتُ الإشارة إليه هنا أنَّ من العلماء من استدلَّ على (قياس الشَّبه) من الآية السَّابقة كابن العربيِّ رَحْمَهُ ٱللَّهُ من المالكيَّة، ونفاه غيره.

٦ - الاعتبار بقصص السَّابقين.

.....

الموضع الثَّاني: ﴿قَالَتْ يَا وَيْلَتَى أَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزُ ﴾ [هود: ٧٢]:

#### ١ - ما يستفاد مما ولي المنادَى:

يخبرُ الله عَرَقِبَلَ أَنَّه وَهَبَ لإبراهيم عَلَيْهِ السَّكَمُ إسحاق عَلَيْهِ السَّكَمُ بعد أن طَعَن في السنّ، وآيس هو وامرأته (سارة) من الولد، فجاءته الملائكة وهم ذاهبون إلى قوم لوط عَيْهِ السَّكَمُ، فبشروهما بإسحاق عَلَيْهِ السَّكَمُ، فتعجَّبت المرأة من ذلك، وقالت: ﴿قَالَتْ عَنَالَتَكُمُ وَيُلِكَى أَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَذَا بَعْلِي شَيْخًا إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عَجِيبٌ ﴿ قَالُوا أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللّهِ رَحْمَتُ اللّهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمُ أَهْلَ الْبَيْتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ تَجِيدٌ ﴿ وَبَشَرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِيًّا مِن اللّهِ رَحْمَتُ اللّهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمُ أَهْلَ الْبَيْتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ تَجِيدٌ ﴿ وَبَشَرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِيًّا مِن مع وجوده بنبوّته، وبأنَّ له نسلًا وعَقِبًا، كما قال عَرَبَحَلَّ: ﴿ وَبَشَرْنَاهُ بِإِسْحَاقَ نَبِيًّا مِن الشَّسِارة، وأعظم في النعمة، وقال: الصَّالَة عَلَى السَّالِ وَعَلَى اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَقَالَ اللّهُ وَعَلَى اللّهُ اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ اللّهُ وَعَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى عَلَى الللّهُ الللللّهُ الللّهُ عَلَى عَلَى الللّهُ الللللللللللهُ الللللّهُ الللللللهُ الللللهُ عَلَى اللللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الل



عَرَّوَجَلَّ فِي الأرض، فعوَّضه الله عَرَّوَجَلَّ عن قومه وعشيرته بأولاد صالحين من صلبه على دينه، لتقرَّ بهم عينه (١)، أي: قالت: أنا عجوز عقيم فكيف ألد؟! (٢).

## ٢ - المراد من قولها: ﴿يَا وَيْلَتَى..﴾:

هذه الكلمة تقال عند الإيذان بورود الأمر العظيم. ولم تُرِد بما الدُّعاء على نفسها، وإنما هي كلمة تخفُّ على ألسنة النِّساء عند الأمر العجيب. وقولها: ﴿أَالِدُ استفهام تعجُّب (٣).

# ٣ - التَّعقيب على قول أبي حيَّان والقاسمي رَحَهَا اللَّهُ: (الاستفهام هنا استفهام إنكارٍ وتعجُّب):

قال أبو حيَّان رَحِمَدُاللَّهُ في (البحر المحيط)، حيث قال: "استفهمت -بقولها: ألد؟!- استفهامَ إنكارِ وتعجُّب "(٤).

أقول: المراد بالاستفهام هنا: التَّعجبُ من أمرٍ خارقٍ للعادة. ولم ترد بذلك الإنكار، ويدلُّ على هذا المعنى قولها: ﴿إِنَّ هَذَا لَشَيْءُ عَجِيبُ ﴾؛ لأنَّه من المستبعد أن تنكر على الرُّسل عَلَيْهِ وَالسَّلَامُ ما جاؤوا به من البشرى، وهي على يقين أنَّ الله عَرَقِجَلَّ لا يعجزه شيءٌ، ولكنَّها تعجَّبت من ذلك الأمر لكونه مخالفًا للعادة والمألوف، فأنكرت عليها الملائكة تعجُّبها؛ لأنَّها كانت في بيت الآيات، ومهبط المعجزات، والأمور الخارقة للعادات، فكان عليها أن تسبِّح الله عَرَقِبَلَّ وتمجِّده مكان التَّعجب..

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير (۲۹۷/۳)، القاسمي (۳٦٢/۳).

<sup>(</sup>۲) انظر: القرطبي (۷/۱۷)، أبو السُّعود (۸/۰۱)، الوجيز، للواحدي (ص:۲۹)، زاد المسير (۳۷/۸)، روح المعاني (۱۳/۲۷)، النُّکت والعيون (۲/۲۸)، الحرر الوجيز (۱۷۸/۵)، تفسير ابن جزي (۳۰۹/۲)، فتح القدير (۷۳۸/۲)، البحر المحيط (۹/۷۰)، ابن عادل (۸۲/۱۸).

<sup>(</sup>٣) زاد المسير (٣٨٧/٢)، وانظر: القرطبي (٦٩/٤)، تذكرة الأريب في تفسير الغريب (٢٥٢/١)، الوسيط، للواحدي (٥٨٢/٢).

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط (١٨٣/٦).



وكلام أبي حيَّان رَحِمَهُ اللَّهُ موهمٌ في عطفه التَّعجب على الإنكار، والعطف يقتضي المغايرة، فكأنَّهَا أنكرت وتعجَّبت. ويرد ذلك الاعتراضُ بعينه على ما أورده القاسميُّ رَحِمَهُ اللَّهُ في (تفسيره) لقول الله عَرَّفِجَلَّ: ﴿أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ ﴾، أي: أتستبعدين من شأنه وقدرته خلق الولد من الهرمين؟! (١).

وقد بيَّن الله عَزَّوَجَلَّ أَنَّ ذلك الاستفهام لعجبها من ذلك الأمرِ الخارقِ للعادة، ويدلُّ له أيضًا وقوع مثله من نبيِّ الله زكريَّا عَلَيْهِ السَّكَمُ عندما قال: ﴿قَالَ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِي غُلامٌ وَقَدْ بَلَغَنِيَ الْكِبَرُ وَامْرَأَتِي عَاقِرُ ﴾ [آل عمران: ٤٠].

## ٤ - دروسٌ للمخاطَبين:

وممّا يستفاد أنّ المرأة وبخاصة العقيم يهترُّ كيانها كلُّه لمثل هذه البشرى، وهو أمر عجيبٌ حقّا. فالمرأة ينقطعُ طمثُها عادةً في سنِّ معيَّنةٍ فلا تحمل. ولكن لا شيء بالقياس إلى قدرة الله عَرَّوجَلَّ عجيبٌ، ولا عجب من أمر الله عَرَّوجَلَّ. فالعادةُ حين تجري بأمرٍ لا يكون معنى هذا أنها سنَّة لا تتبدَّل. وعندما يشاء الله عَرَّوجَلَّ لحكمة يريدها، وهي هنا رحمته بأهلِ هذا البيت وبركاته الموعودة للمؤمنين فيه يقع ما يخالف العادة، مع وقوعه وفق السُّنَة الإلهيَّة التي لا نعلم حدودها، ولا نحكم عليها بما تجري به العادة في أمدٍ هو على كلِّ حال محدود، ونحن لا نستقرئ جميع الحوادث في الوجود. ومشيئة على كلِّ حال محدود، ونحن لا نستقرئ جميع الحوادث في الوجود. ومشيئة الله سُبْحانةُ وَتَعَالَ طليقةٌ لا تتقيَّد هذه المشيئةُ بالنَّواميس. نعم إنَّ الله عَرَّوجَلَّ يجري هذا الكون وفق النَّواميس التي قدرها له. ولكنَّ هذا شيءٌ والقول بتقيد إرادته بهذه النَّواميس بعد وجودها شيءٌ آخر! (١).

<sup>(</sup>١) تفسير القاسمي (٢٠/٤).

<sup>(</sup>٢) بتصرُّفٍ عن (الظِّلال) (١٩١٢/١٢).



الموضع الثَّالث: ﴿ يَا وَيْلَتَى لَيْتَنِي لَمْ أَتَّخِذْ فُلانًا خَلِيلًا ﴾ [الفرقان:٢٨].

## ١ - توضيح المعنى العام:

ويوم يعضُّ الظَّالِم نفسه، المشرك بربِّه على يديه ندمًا وأسفًا على ما فرَّط في جنب الله عَزَّوَجَلَّ، وأوبق نفسه بالكفر به في طاعة خليله الذي صدَّه عن سبيل ربِّه عَزَّوَجَلَّ، وقول: يا ليتني اتخذت في الدُّنيا مع الرَّسول صَلَّالَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سبيلًا، يعني: طريقًا إلى النَّجاة من عذاب الله عَزَّوَجَلً<sup>(۱)</sup>.

وفي الآية ما يفيد ندم الظّالم الذي فارق طريق الرَّسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، وما جاء به من عند الله عَزَّوَجَلَّ من الحقِّ، وندمه يوم القيامة حيثُ لا ينفعه النَّدَمُ. وفيه التَّحذير والتَّبصير للمخاطبين..

## ٢ - دلالةُ (الالتزام العرفيِّ) أو (المعنى الكنائي):

وفي ذلك اليوم يعضُّ الظَّالم على يديه من فرط الحسرة، وعضُّ اليدين وأكل البنان وحرق الأسنان ونحوها كناياتُ عن الغيظ والحسرة؛ لأنَّا من روادفهما، فتذكر الرَّادفة، ويدلُّ بها على المردوف، فيرتفع الكلام به في طبقة الفصاحة، ويجد السَّامع عنده في نفسه من الرَّوعة ما لا يجده عند لفظ المكنَّى عنه (٢).

أقول: ويمكن أن نطلق على هذه الدِّلالة أنما من دلالات (الالتزام العرفي).

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطَّبري (٢٦٢/١٩).

<sup>(</sup>۲) تفسير أبي السُّعود (۲۱۳/٦)، تفسير البيضاوي (۱۲۲/٤)، المحرر الوجيز (۲۰۸/٤)، حاشية الشهاب الخفاجي على تفسير البيضاوي (۱۹/٦)، البحر المحيط (۱۰۱/۸).



أمَّا دلالة الالتزام (١) فهي دلالة اللَّفظ على أمرٍ خارجٍ عن معناه لازمٍ له كدلالة السَّقف على جدار أو عمود يحمله، ودلالة الإنسان على الضَّاحك الخارج عن معناه، ولكنَّه لازم له.

ومن الكلام العربي: قولهم: (طويلُ النَّجَادِ)، وقولهم: (كثيرُ الرَّماد). فإنَّ قولهم: (طويل النَّجَادِ)<sup>(۲)</sup>، ملزوم لزم منه طول صاحبه. تريد بهذا التَّركيب أنَّه شجاعٌ عظيم، فعدلت عن التَّصريح بهذه الصِّفة، إلى الإشارة إليها بشيءٍ ترتَّب عليه ولزمه؛ لأنَّه يلزم من طول (حمالةِ السَّيفِ) طولُ صاحبه، ويلزم من طول الجسمِ الشَّجاعةُ عادةً، فالمراد طولُ قامته، وإنْ لم يكن له نجادٌ، ومع ذلك يصحُّ أن يراد المعنى الحقيقي. ومن هنا يعلمُ أنَّ الفرقَ بين قرينة الجاز وقرينة الكناية بأنَّ قرينة الجاز مانعةٌ من إرادة المعنى الأصليِّ، وقرينة ألكنايةٍ عمن إرادة المعنى الأصليِّ، وقولهم: (كثير الرَّماد)، يستدلُّون وقرينة الكناية من إرادة المعنى الأصليِّ.

<sup>(</sup>۱) انظر: نهاية السُّول (١٧٤/١)، الإحكام، للآمدي (٣٦/١)، البحر المحيط في أصول الفقه (١٧/١٤)، التَّحبير (٣١٩/١)، حاشية العطَّار (٣١٣/١)، شرح التَّلويح على التَّوضيح (٢٤٥/١)، مختصر المعاني (ص:١٧٥).

<sup>(</sup>٢) النُّجَاد: حمالة السَّيف، وهو هنا كناية عن طول قامته.

<sup>(</sup>٣) (الكِنايةُ: لفظٌ أُريدَ به لازمُ معناه مع جوازِ إرادتِه)، أي: ذلك المعنى، (معه)، أي: لازمه كلفظ: طويل النحاد، المراد به: طول القامة، ويجوز أن يراد به حقيقة طول النحاد، أي: حمائل السيف أيضًا، (وبهِ تُفارِقُ الجازَ)، فإنه لا يجوز فيه إرادة المعنى الحقيقي للقرينة المانعة من إرادته. من تحقيقنا لكتاب إتمام الدراية (٢١٦/٢). الفرق بين الجاز والكناية: يظهر من وجهين: أحدهما: أن الكناية لا تنافي إرادة الحقيقة بلفظها، فلا يتمنع في قولك: فلان طويل النحاد، أن تريد: طول نجاده، من غير ارتكاب تأويل مع إرادة طول قامته، وفي قولك: (فلانة نفومة الضحى) أن تريد أنحا تنام ضحى لا عن تأويل يرتكب في ذلك مع إرادة كونحا مخدومة مرفهة، والجاز ينافي ذلك، فلا يصح في نحو: (رعينا الغيث) أن تريد: معنى الغيث، وفي أرادة كونحا مؤلك: (في الحمام أسد) أن تريد: معنى الأسد من غير تأويل، وأبي والجاز ملزوم قرينة معاندة لإرادة الحقيقة كما عرفت وملزوم معاند الشيء معاند لذلك الشيء. والثاني: أن مبنى الكناية على الانتقال من اللزم على الملزوم ومبنى المجاز على الانتقال من الملزوم على اللازم على الملزوم ومبنى المجاز على الانتقال من الملزوم على اللازم على اللازم فهو كالدعوى ببينة، فكأنك تقول في زيد كثير الرماد: زيد كريم؛ لأنه كثير الرماد، وكثرته الملزوم إلى اللازم فهو كالدعوى ببينة، فكأنك تقول في زيد كثير الرماد: زيد كريم؛ لأنه كثير الرماد، وكثرته المناد كذا. الخ، كيف لا وأنحا تمكن الإنسان من التعبير عن أمور كثيرة يتحاشى الإفصاح بذكرها، إما=



بذلك على الجود والكرم؛ لأنَّ كثرة الرَّمادِ تدلُّ على كثرة الطَّبخ، وهذه تدلُّ على كثرة الآكلين، وكثرةُ الآكلينَ تدلُّ على الجود. وكلُّ هذه (لوازم عرفيَّة لا عقليّة). لكن الدِّلالة على اللَّازم تسمَّى التزامًا إن التُزم ذلك بالعقل، أي: في الذِّهن بأن لزم من تصوُّر الملزوم في الذِّهن تصوُّر ذلك اللزَّزم فيه سواء لزم ذلك في الخارج كدلالة الأربعة على الزُّوجية، أم لم يلزمه في الخارج، بل كان منافيًا له فيه كالبصر للعمى، وحرج بقيد اللاَّزم له في الخارج فقط دون الذِّهن كالسُّواد للغراب، فلا يسمَّى دلالة لفظ (الغراب) على السَّواد دلالة التزام، لعدم لزوم السُّواد في العقل، وإن لزم في الخارج...

وهنا ينبغي التَّنبيه على أنَّه ليس من شرط (دلالة الالتزام) أن تكون ذهنيةً عقليّة فقط، بل قد تكون (دلالة الالتزام) دلالة (لزوم عرفي) أي: أنَّ العقل لا يحكم إلا بعد

=احترامًا للمخاطب أو للإبحام على السامعين، أو للنيل من خصمه، دون أن يدع له سبيلا عليه، أو لتنزيه الأذن عما تنبو عن سماعه ونحو ذلك من الأغراض واللطائف البلاغية". جواهر البلاغة (ص: ٢١٠)، وفي (الإيضاح) (ص: ٣١٠): "أطبق البلغاء على أن الجحاز أبلغ من الحقيقة، وأن الاستعارة أبلغ من التصريح بالتشبيه، وأن التمثيل على سبيل الاستعارة أبلغ من التمثيل لا على سبيل الاستعارة، وأن الكناية أبلغ من الإفصاح بالذكر. قال الشيخ عبد القاهر: ليس ذلك؛ لأن الواحد من هذه الأمور يفيد زيادة في المعنى نفسه لا يفيدها خلافه بل لأنه يفيد تأكيدًا لإثبات المعنى لا يفيده خلافه، فليست فضيلة قولنا: (رأيت أسدًا) على قولنا: (رأيت رجلًا) هو والأسد سواء في الشجاعة أن الأول أفاد زيادة في مساواته للأسد في الشجاعة لم يفده الثاني، بل هي أن الأول أفاد تأكيدًا لإثبات تلك المساواة له لم يفده الثاني. وليست فضيلة قولنا: (كثير الرماد) على قولنا: (كثير القرى) أن الأول أفاد زيادة لقراه لم يفدها الثاني، بل هي أن الأول أفاد تأكيدًا لإثبات كثرة القرى له لم يفده الثاني. والسبب في ذلك أن الانتقال في الجميع من الملزوم إلى اللازم فيكون إثبات المعنى به كدعوى الشيء ببينة، ولا شك أن دعوى الشيء ببينة أبلغ في إثباته من دعواه بلا بينة، ولقائل أن يقول: قد تقدم أن الاستعارة أصلها التشبيه وأن الأصل في وجه الشبه أن يكون الشبه به أتم منه في المشبه وأظهر. فقولنا: رأيت أسدًا يفيد للمرء شجاعة أتم مما يفيدها قولنا: رأيت رجلا كالأسد؛ لأن الأول يفيد شجاعة الأسد، والثاني شجاعة دون شجاعة الأسد، ويمكن أن يجاب بحمل كلام الشيخ على أن السبب في كل صورة ليس هو ذلك لا أن ذلك ليس بسبب في شيء من الصور أصلًا". وانظر: بغية الإيضاح (٥٥٦/٣)، مختصر المعاني (ص:٢٦٣)، دلائل الإعجاز (ص: ٦٩)، وانظر ذلك مفصلًا في (المطول شرح تلخيص المفتاح) (ص: ١٤- ١٥)، وشروح

717

التلخيص (٢٧٤/٤) فما بعد.







ملاحظة تكرار المشاهدة والتَّحربة التي دلَّ العرف على المعنى المراد، والتَّكرار على لزومها..وهذا كثيرٌ في القرآن والسنُّة، وكلُّ باب الكناية قائمٌ عليه. و(الملازمة العرفيَّة) هنا إنما حكم العقل بما بالنَّظر إلى السِّياق والسِّباق والقرائن التي ترجِّحُ الكناية على الحقيقة، فيحكم بالملازمة العرفيَّة، وذلك واضح...

## ٣ – ندم الكافر وحسرته يوم القيامة:

وندم الكافر يوم القيامة وحسرته الذي دلّت عليه هذه الآية، جاء موضّعًا في آياتٍ أُخر، كقوله عَرَوَجَلَ: ﴿ وَأَسَرُّ واْ الندامة لَمَّا رَأُواْ العذاب وَقُضِى بَيْنَهُمْ بالقسط وَهُمْ لاَ يُظْلَمُ ونَ ﴾ [يونس: ٤٥] الآية. وقوله عَرَوَجَلَّ: ﴿ وَأَسَرُّ واْ الندامة لَمَّا رَأُواْ العذاب وَجَعَلْنَا الأغلال في أَعْنَاقِ الذين كَفَرُ واْ ﴾ [سبا: ٣٣] الآية. وقوله عَرَوَجَلَّ: ﴿ وَالُواْ يَا حسرتنا على مَا الأغلال في أَعْنَاقِ الذين كَفَرُ واْ ﴾ [سبا: ٣٣] الآية. ووله عَرَوَجَلَّ: ﴿ وَقَالُ الذينَ اتّبَعُوا فَرَطْنَا فِيها ﴾ [الأنعام: ٣١] الآية. و (الحسرة) أشدُّ النَّدامة. وقوله عَرَوَجَلَّ: ﴿ وَقَالَ الذينَ اتّبَعُوا لَوْ أَنَّ لَنَا كَرَةً فَنَتَبَرَّأً مِنْهُمْ كَمَا تَبَرَّأُوا مِنَا كَذَلِكَ يُرِيهِمُ اللّهُ أَعْمَالُهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا لَوْ أَنَّ لَنَا كَرَةً فَنَتَبَرَّأً مِنْهُمْ كَمَا تَبَرَّأُوا مِنَا كَذَلِكَ يُرِيهِمُ اللّهُ أَعْمَالُهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا هُمْ يَغَارِجِينَ مِنَ النَّارِ ﴿ [البقرة: ٢٧]، حيث يتمنَى الكافر أن يكون آمن بالرَّسول هُمْ فِي النَّارِ ﴿ [الفرقان: ٢٧] حيث يتمنَى الكافر أن يكون آمن بالرَّسول لَيْتَنَا أَطَعْنَا اللَّهُ وَأَطَعْنَا الرَّسُولِ سَبِيلًا ﴾ [الفرقان: ٢٧] جاء موضحًا في آبات أخر كقوله عَرَقِبَلَ: ﴿ وَلَا عَنِ اللّهُ وَأَطَعْنَا الرَّسُولِ اللّهُ وَأَطَعْنَا الرَّسُولِ اللّهُ وَأَطَعْنَا الرَّسُولُ اللّهُ وَأَطْعْنَا اللّهَ وَأَطْعْنَا الرَّسُولُ اللّهُ وَالْعَنَا الرَّسُولُ اللّهُ وَالْحَارِنَ يَا لَيْتَنَا أَطَعْنَا اللّهَ وَأَطَعْنَا الرَّسُولُ اللهُ عَر ذلك.

### ٤ - الأخوَّة والصَّداقة:

الصداقة نوع من المحبة إلَّا أنها أخص منها، فهي المودة بعينها..وهي علاقة المحتماعية بين شخصين أو أكثر، تبنى على أساس من المودة والتعاون بينهم، وتبدأ من انفعال عاطفي هادئ، وتنتهي إلى أن تستحوذ على النفس، وتؤثر في السلوك.

والصداقة إذا كانت مرتبطة بالعقيدة فإنها تثمر ثمارًا طيبة، وترقى إلى محبة منبثقة من العقيدة، متأثرة بأخلاقها وأدبياتها..فهي محبة خالصة لله عَزَّوَجَلَّ.



وقد يكون للصداقة من الأثر في المنهج والسلوك ما يفوق أيَّ عاطفة أحرى، فإن كان الصديق صالحًا كريم الخلق غدا القرين بعد المخالطة نظيرًا له في الصلاح والكرم، وإن كان سيء الخلق لئيمًا، اقتفى أثره، وسار على نهجه.

قال الشاعر:

(عن المرء لا تَسْأَلْ وسَلْ عن قَرِينه \*\* فكُلُ قرينِ بالمقارِنِ يقتدي)(١).

قال ابن القيم رَحَمَهُ اللهُ: "مجالسة العارف تدعوك من ست إلى ست: من الشك إلى اليقين، ومن الرياء إلى الإخلاص، ومن الغفلة إلى الذكر، ومن الرغبة في الدنيا إلى الرغبة في الآخرة، ومن الكبر إلى التواضع، ومن سوء الطوية إلى النصيحة "(٢).

ولقد حذر الله عَزَّوَجَلَ من صحبة أهل الشر والفساد، وأمر بصحبة أهل الفضل والرشاد والصلاح، فقال عزَّ من قائل: ﴿يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الشَّادِقِينَ﴾ [التوبة:١١٩]، وقال: ﴿وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الذينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيّ الصَّادِقِينَ﴾ والتوبة:١١٩]، وقال: ﴿وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الذينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ وَلَا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَلَا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ ذِينَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَلَا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ ذِينَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَلَا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ ذِينَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَلَا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ ذِينَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَلَا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ إِلَاكُ أَمْرُهُ فُرُطًا﴾ [الكهف: ٢٨].

وفي الحديث: ((لا تصاحب إلا مؤمنا ولا يأكل طعامك إلَّا تقي)) (٣).

وأخبر الله عَزَوَجَلَّ عن ندم أهل النار؛ بسبب صحبتهم لأهل الفساد، فقال سُبْحَانَهُ وَقَعَالَى: ﴿وَيَوْمَ يَعَضُّ الظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَقُولُ يَا لَيْتَنِى اتَّخَذْتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلًا ۞ يَا فَيْتَنِى اتَّخَذْتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلًا ۞ يَا فَيْتَنِى لَمْ أَتَّخِذْ فُلَانًا خَلِيلًا ۞ [الفرقان:٢٧-٢٨]. فهذا تنفير من صحبة أهل السوء والباطل.

<sup>(</sup>١) ديوان طرفة بن العبد (ص:٣٢).

<sup>(</sup>۲) مدارج السالكين (۳۲۲/۳).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن المبارك [٣٦٤]، والطيالسي [٢٢١٣]، وأحمد [١١٣٥٥]، والدارمي [٢٠٥٧]، وأبو داود [٤٨٣٢]، والترمذي [٢٣٩٥]، وقال: "حسن". كما أخرجه: أبو يعلى [١٣١٥]، وابن حبان [٥٥٤]، والترمذي والحاكم [٢٣١٩]، وقال: "صحيح الإسناد"، ووافقه الذهبي، وأخرجه أيضًا: البيهقي في (شعب الإيمان) [٩٣٨٢].



والحاصل أن صحبة أهل الباطل تورد صاحبها المهالك، وفي المقابل فإن صحبة أرباب العزائم والهمم، ومشاركة المحدين تبعث في النفس الهمة، وتولد الحرارة والشوق؛ لتقليدهم والتشبه بهم، وهي من أسباب النجاة والرفعة، كما أن صحبة أهل الباطل تؤثر في الصد عن الحق.

والصداقة التي تدوم وتثمر ثمارًا طيبة إنما تبنى على المحبة والصدق والإخلاص، وإن لهذه المحبة مقتضيات تقدم بيانها تُحُفِّزُ على المحبة الصادقة.

والأخوَّة الحقيقيَّة هي التي تقوم على الإيمان والمحبة في الله عَرَّوَجَلَّ ولله، وليس من أجل منفعةٍ دنيويَّة، أو مصلحةٍ شخصيَّة، أو عصبيَّة قبليَّة، أو غير ذلك من الماديَّات، فما كان لله عَرَّوَجَلَّ دام واتَّصل، وما كان لغيره انقطع وانفصل.

وقد قيل: إنَّ الكلمة منفردة وحيدة لا تعدو أن تكون رسمًا، قد تُفهمك معنى، ولكن فيضَ معانيها ، وجمال قدرها لا يدرك إلَّا باتساقها مع غيرها من الكلمات، وكذلك هو حال المؤمن مع إخوانه وأحبابه..-كما تقدم-.

"فإن صفا لك أخ فكن به أشد ضنًا منك بنفائس أموالك، ثم لا يزهدنك فيه أن ترى خلقًا أو خلقين تكرههما؛ فإن نفسك التي هي أخص النفوس بك لا تعطيك المقادة في كل ما تريد، فكيف بنفس غيرك؟ وبحسبك أن يكون لك من أخيك أكثره"(١).

# ثامنًا: ﴿ يَا مَعْشَرَ الْجِنَّ ﴾ [الأنعام:١٢٨]:

وقد سبقَ ما يتعلَّقُ بمعنى هذه الصِّيغة، ومواضعها في (النِّداءات العامَّة).

تاسعًا: ﴿ يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ ﴾ [الأنعام: ١٣٠]:

وقد سبقَ ما يتعلَّقُ بمعنى هذه الصِّيغة، ومواضعها في (النِّداءات العامَّة).

<sup>(</sup>١) رسائل الجاحظ (٧٨/٤).



## عاشرًا: ﴿ يَا بَنِي آدَمَ ﴾ [الأعراف:٢٦]:

وقد سبقَ ما يتعلَّقُ بمعنى هذه الصِّيغة، ومواضعها في (النِّداءات العامَّة)، [الصافات: ٥١ - ٥٧].

## الحادي عشر: ﴿يَا بُنِّيَّ ﴾ [هود:٤٢]:

## ١ – مواضع ورود هذه الصِّيغة:

الموضع الأوَّل: ﴿ يَا بُنَىَّ ارْكَبْ مَعَنَا وَلا تَكُنْ مَعَ الْكَافِرِينَ ﴾ [هود: ٤٦]. الموضع الثَّاني: ﴿ يَا بُنَىَّ لا تَقْصُصْ رُؤْياكَ عَلَى إِخْوَتِكَ فَيَكِيدُوا لَكَ كَيْدًا ﴾ [يوسف: ٥].

الموضع الثَّالث: ﴿ يَا بُنَيَّ لا تُشْرِكْ بِاللَّهِ ﴾ [لقمان: ١٣].

الموضع الرَّابع: ﴿ يَا بُنَيَّ إِنَّهَا إِنْ تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَكٍ ﴾ [لقمان:١٦].

الموضع الخامس: ﴿ يَا بُنِّيَّ أُقِمِ الصَّلاةَ ﴾ [لقمان:١٧].

الموضع السَّادس: ﴿قَالَ يَا بُنَيَّ إِنِّي أَرَى فِي الْمَنَامِ أَنِّي أَذْبَحُكَ ﴾ [الصافات:١٠٢].

### ٢ - القراءات:

وفي هذه الصِّيغة اختلافٌ بين القُرَّاء، وهذا الخلاف قد ذكره بعض المفسِّرين، فقد اختلف في: ﴿يَا بُنَيَّ ﴾ في الآيات السَّابقة، أعني في الآية التي في (سورة هود)، والتي جاء ذكرها في موضع واحد، وفي (سورة يوسف) في موضع واحد، و(سورة لقمان) في ثلاثة مواضع، وفي (الصَّافات) في موضع. "فحفصٌ -بفتح الياء- في (الستَّة)(١)؛ ذلك لأنَّ أصل ابن: (بنو) صغر على (بنيو) فاجتمعت الواو والياء، وسبقت إحداهما بالسُّكون

<sup>(</sup>١) أي: في المواضع (الستَّة) الآنفة الذِّكر.



قلبت الواو ياء، وأدغمت فيها، ثمَّ لحقها (ياء الإضافة). فاستثقل اجتماعها مع الكسرة فقلبت ألفًا، ثمَّ حذفت الألف اجتزاء عنها بالفتحة.

وقرأ أبو بكر (۱) هنا كذلك بالفتح. وقرأ ابن كثير الأوَّل من (لقمان): ﴿يَا بُنَىَّ الْا يَشْرِكُ بِاللَّهِ بِسكون الياء مخفَّفة، واختلف عنه في الأخير منها. ﴿يَا بُنَىَّ أَقِمِ الصَّلاةَ فواه عنه البزيُّ كحفص، ورواه عنه قنبل بالتَّخفيف مع السُّكون كالأوَّل، وافقه ابن محيصن على التَّخفيف فيهما. ولا خلاف عن ابن كثير في كسر الياء مشدَّدة في الأوسط من (لقمان) ﴿يَا بُنَىَّ إِنَّهَا إِنْ تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ ، وبه قرأ الباقون في (الستَّة). وأدغم باء ﴿ارْكَبْ في ميم ﴿مَعَنَا الله أبو عمرو والكسائيُّ ويعقوب. واختلف عن ابن كثير وعاصم وقالون، وخلَّد.

والوجهان صحيحان عن كلِّ منهم. والباقون بالإظهار "(٢).

ويقول العلامة محمد الطَّاهر بن عاشور رَحِمَهُ اللَّهُ في قوله عَرَّقِبَلَّ: ﴿يَا بُنَىَّ لا تَقْصُصْ رُوْياكَ عَلَى إِخْوَتِكَ فَيَكِيدُوا لَكَ كَيْدًا﴾: "النِّداء مع حضور المخاطب مستعمل في طلب إحضار الذِّهن اهتماما بالغرض المخاطب فيه. و ﴿بُنَيِّ ﴾ -بكسر الياء المشدَّدة - تصغير (ابن) مع إضافته إلى (ياء المتكلِّم)، وأصله: (بُنَيْوي) أو (بُنَيْيي) على الخلاف في أنَّ

<sup>(</sup>١) هو شعبة بن عياش الكوفي المقرئ.

<sup>(</sup>٢) إتحاف فضلاء البشر (١/٥٥٤)، وانظر: دراسات لأسلوب القرآن الكريم (٣/٥٢٥). النَّشر (٢/٥٢٥). وفي (زاد المسير): قوله عَنَّهَ عَنَا بُنِيَّ ارْكَبْ مَعَنَا اللهِ "قرأ ابن كثير، ونافع، وأبو عمرو، وعاصم، وابن عامر، وحمزة، والكسائيُّ: ﴿يَا بُنِيَّ ارْكَبْ مضافة، بكسر الياء. وروى أبو بكر عن عاصم (يا بني) مفتوحة الياء – ها هنا، وباقي القرآن مكسورة. وروى حفص عنه بالفتح في كلِّ القرآن: ﴿يَا بُنِيَّ الْإِذَا كَانَ وَاحَدًا. قال النَّحويون: الأصل في ﴿بُنِيَّ للاث ياءات، ياء التَّصغير، وياء بعدها هي لام الفعل، وياء بعد لام الفعل هي ياء الإضافة. فمن قرأ: ﴿يَا بُنِيَّ الراد: يا بنبي، فحذف ياء الإضافة، وترك الكسرة تدلُّ عليها، كما يقال: يا غلام أقبل. ومن فتح الياء، أبدل من كسرة لام الفعل فتحة؛ استثقالا لاجتماع الياءات مع الكسرة، فانقلبت ياء الإضافة ألفًا، ثمَّ حذفت الألف كما تحذف الياء، فبقيت الفتحة على حالها. وقيل: إن المعنى: يا بني آمن واركب معنا". زاد المسير (٢/٣٧٦)، وانظر: تفسير القرطبي (٩/٩)، الحجَّة في القراءات السَّبع (١/٨٧١).



(لام ابن) الملتزمَ عدمُ ظهورها هي واو أم ياء. وعلى كلا التَّقديرين فإنمّا أدغمت فيها (ياء التَّصغير) بعد قلب الواو ياءً لتقارب الياء والواو، أو لتماثلهما فصار (بنيّي). وقد اجتمع ثلاث ياءات فلزم حذف واحدة منها فحذفت ياء المتكلم لزوما وألقيت الكسرة التي اجتلبت لأجلها على (ياء التَّصغير) دلالة على الياء المحذوفة. وحذف (ياء المتكلّم) من المنادى المضاف شائع، وبخاصّة إذا كان في إبقائها ثقلٌ كما هنا؛ لأنَّ التقاء ياءات ثلاث فيه ثقل. وهذا التّصغير كناية عن تجبيب وشفقة. نزل الكبير منزلة الصَّغير؛ لأنّ شأن الصَّغير أن يجب ويشفق عليه. وفي ذلك كناية عن إمحاض النُّصح له"(١).

### ٣ - ما يستفاد من النّداءات بهذه الصّيغة:

الحاصلُ أنَّ النِّداءات السَّابقة بهذه الصِّيغة فيها النُّصح والتَّحبب والشَّفقة والعاطفة، فما يريد الوالد لولده إلا الخير، وفيها امتثال أمرِ الله عَزَّقِجَلَّ كما في نداء إبراهيم عَلَيْهِالسَّلَامُ لابنه.

ففي النّداء الأوّل —نداء نوح عَلَيْ السّكَمُ لابنه — يهتف بولده الشّارد حتَّى لا ينخرطَ في سلك الكافرين المخالفين لأمرِ الله عَرَقِ كَلَ، ولكنَّ البنوَّة العاقَّة لا تحفل بالأبوَّة الملهوفة، ولا تقدِّر مدى الهول، وما يحدق بها من جرَّاء مخالفة أمر الله عَرَقِ كَلَ، في أيّ النُّصح والشَّفقة من الأبوَّة المدركة لحقيقة الهول، كما أنَّ في النّداء ما يدلُّ على أنَّ الوشيحة التي يجتمع عليها النَّاس في هذا الدِّين تتميَّز عن وشيحة الدَّم والنَّسب والقوم والعشيرة واللَّون واللَّغة والجنس والعنصر والحرفة والطَّبقة، فإنَّ هذه الوشائج قد توجد أو يوجد بعضها ثمَّ تنقطع، فعلم أنَّ البنوَّة أو الأحوّة في الدِّين أقوى من البنوَّة والأحوة في النَّسب؛ لأنها قد تنقطع بمخالفة النَّسب؛ لأنها قد تنقطع بمخالفة الدِّين، وأمَّا البنوَّة أو الأحوّة في الدِّين فلا تنقطع بمخالفة النَّسب.

ولكن ماذا كانت النَّتيجة بعد هذا النِّداء وهذا النُّصح؟

<sup>(</sup>۱) التَّحرير والتَّنوير (۲۱۳/۱۲). وانظر: الحجَّة في القراءات السَّبع (۲۸٤/۱ - ۲۸۰). انظر: دراسات لأسلوب القرآن الكريم (۲۲۶/۵)، المقتضب (۲۲۹/۶)، البحر المحيط (۲۲۶/۵)، البيان في غريب إعراب القرآن الكريم (۲/۱۶/۱–۱۰)، الفريد (۲۸/۲-۲۲۹).



قال الله عَزَوَجَلَّ: ﴿وَحَالَ بَيْنَهُمَا الْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ الْمُغْرَقِينَ ﴾ [هود: ٤٣]. حال الموج بين الولد العاقِّ، والوالد الرَّحيم، فكان الولد من المغرقين.

وفي الموضع الثَّاني من هذه الصِّيغة من النِّداء نداء يعقوب عَلَيْهِ السَّكَمُ لابنه يوسف عَلَيْهِ السَّكَمُ ، مع رؤيا إبراهيم عَلَيْهِ السَّكَمُ -التي ستأتي - في كون رؤيا الأنبياء عَلَيْهِ مَالسَّكَمُ حقُّ.

وفي نداء يعقوب عَلَيْهِ السَّكَمُ ليوسف عَلَيْهِ السَّكَمُ ما يدلُّ على أنَّ يعقوب عَلَيْهِ السَّكَمُ علم أنَّ الله وَ الله وَالله وَ الله وَ

وفي نداء لقمان عَلَيْهِ السَّكُمُ لابنه الموعظة والعاطفة والنُّصح والتَّوجيه والإرشاد، ينهى ابنه عن الشِّرك، ويعلِّلُ ذلك بأنَّه ظلمٌ عظيم، ويؤكِّد هذه الحقيقة مرَّتين، مرَّة بتقديم النَّهي، وفصل علَّته، ومرَّة به (إنَّ) و(اللام)، وهذه النَّصيحة هي الحقيقة الخالدة التي دعا إليها جميعُ الرُّسل عَلَيْهِمُ السَّكُمُ، والتي يجب أن تتحقَّق في كلِّ مخاطب، ويعمل كلُّ داعيةٍ على غرسها في نفوس السَّامعين..

وفي قوله: ﴿ يَا بُنَى ٓ إِنَّهَا إِنْ تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ فَتَكُنْ فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي السَّمَوَاتِ أَوْ فِي الأَرْضِ يَأْتِ بِهَا اللّه مُ مقتضى ذلك الإشعار بوقوع الجزاء على جزئيّات الأعمال، وأنّه لا يفوت الله عَزَقِجَلَّ عملُ ، وذلك يصوِّر عظمة الله عَزَقِجَلَّ ودقّته وعدله، وقضاءه بالقسط. قال الله عَزَقِجَلَّ: ﴿ وَنَضَعُ الْمَوَازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلا تُظْلَمُ نَفْسُ شَيْعًا وَإِنْ كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ أَتَيْنَا بِهَا وَكَفَى بِنَا حَاسِبِينَ ﴾ [الأنبياء:٧٠]، وقال الله عَزَقِجَلَّ: ﴿ وَوُضِعَ الْكِتَابُ فَتَرَى الْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَا وَيْلَتَنَا مَالِ هَذَا الله عَزَقِجَلً عالم البواطن والأسرار، وخفايا القفار والبحار. قال الله أَحَدًا ﴾ [الكهف:٤٩]، والله عَزَقِجَلَ عالم البواطن والأسرار، وخفايا القفار والبحار. قال الله



عَزَّقِجَلَّ: ﴿وَعِنْدَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لا يَعْلَمُهَا إلا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إلا يَعْلَمُهَا وَلا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الأَرْضِ وَلا رَطْبٍ وَلا يَابِسٍ إلا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴾ وَرَقَةٍ إلا يَعْلَمُهَا وَلا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الأَرْضِ وَلا رَطْبٍ وَلا يَابِسٍ إلا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴾ [الأنعام: ٥٩]. وفي ذلك الحتُ على مراقبة الله عَزَقِجَلَّ، والعمل بطاعته، والتَّرهيب من عمل القبيح قلَّ أو كثر.

وأمر لقمان عَلَيْهِ السَّلامُ ابنه بأداء الصَّلاة تامّة بأركانها وشروطها وواجباتها؛ لأنَّما عماد الدِّين، وأكبر العبادات البدنيَّة، ولذلك وصَّاه بأعظم الطَّاعات..

ونداء إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ لابنه عَلَيْهِ السَّلَامُ نداء شفقة وترحُّم..، وتنفيذ لأمر الله عَرَّوَجَلَّ إلى الأنبياء عَلَيْهِ مُلسَّلَامُ في عَرَّوَجَلَّ، وفي ذلك دلالة على أنَّ الوحي يأتي من الله عَرَّوَجَلَّ إلى الأنبياء عَلَيْهِ مُلسَّلَامُ في اليقظة والمنام، وكان الرَّسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يقول: ((تَنَامُ عَيني ولا يَنَامُ قَلْبي))(١)، فما كان منهما إلا الثَّبات والصَّبر فلا يتردَّد في التَّضحية بفلذة كبده، ويمضي في طاعة الله عَرَّوَجَلَّ، وما كان من الابن إلا الطَّاعة والتَّسليم والرِّضا بقضاء الله عَرَّوَجَلَّ وقدره..، فماذا كان بعد ذلك من أمر؟ يقول الله عَرَقِجَلَّ: ﴿وَفَدَيْنَاهُ بِذِبْحٍ عَظِيمٍ ﴿ الصافات:١٠٧].

# الثاني عشر: ﴿يَا أَبَتِ ﴾ [يوسف: ٤]:

١ - مواضع ورود هذه الصِّيغة:

أما مواضع ورود هذه الصِّيغة فهي (ثمانية) على النَّحو التَّالي:

[يوسف: ٤ - ١٠١].

[مريم: ۲ ځ – ۲ ځ – ۶ ځ – ۵ ځ].

<sup>(</sup>۱) الحديث مرويٌّ عن عبد الله بن مسلمة عن مالك عن سعيد المقبري عن أبي سلمة بن عبد الرحمن، أنه سأل عائشة رَضَيَّالِيَّهُ عَنَهُا: كيف كانت صلاة رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِوَسَلَّم في رمضان؟ قالت: ما كان يزيد في رمضان ولا في غيره على إحدى عشرة ركعة، يصلي أربع ركعات، فلا تسأل عن حسنهن وطولهن، ثم يصلي أربعا، فلا تسأل عن حسنهن وطولهن، ثم يصلي ثلاثا، فقلت: يا رسول الله تنام قبل أن توتر؟ قال: ((تنام عيني ولا ينام قلبي)). صحيح البخاري، [٣٥٦٩].



[القصص: ٢٦].

[الصَّافات: ٢٠٢].

#### ٢ - القراءات:

قرأ ابنُ عامر رَحَمَهُ اللّهُ: ﴿يَا أَبَتِ إِنِي رَأَيْتُ ﴿ يوسف: ٤] -بفتح التّاء - في جميع القرآن، وقرأ الباقون -بكسر التّاء - على الإضافة إلى نفسه الأصل (يا أبي) فحذفت اللياء؛ لأنَّ (ياء الإضافة) تحذف في النّداء كما يحذف التّنوين، وتبقى الكسرة تدلُّ على اللياء، كما تقول: (ربِّ اغفر لي). وفي التّنزيل: ﴿رَبِّ قَدْ آتَيْتَنِي ﴾ [يوسف:١٠١]، و﴿يَا قَدُومٍ ﴾ [البقرة: ٤٥]، والأصل: (يا قومي) فحذفت الياء، وإنما تحذف في النّداء؛ لأنَّ باب النّذاء باب التّغيير والحذف. وأمًا إدحال تاء التأنيث في (الأب) فقال قوم: إنما دخلت للمبالغة كما تقول: علّامة ونسّابة، فاجتمع (ياء المتكلّم) والتّاء التي للمبالغة فحذفوا الياء؛ لأنَّ الكسرة تدلُّ عليها.

وقال الزَّحاج رَحِمَهُ اللَّهُ (١): إنَّ التَّاء كثرت ولزمت في (الأب) عوضًا عن (ياء الإضافة)؛ فلهذا كسرت التَّاء؛ لأنَّ الكسرة أخت الياء، ومن فتح فله وجهان:

أحدهما: أن يكون أراد (يا أبتا) فأبدل من (ياء الإضافة) ألفًا، ثمَّ حذف الألف كما تخذف الياء وتبقى الفتحة دالَّةً على الألف كما أنَّ الكسرة تدلُّ على الياء.

والوجه الآخر: أنَّه إنما فتح التَّاء؛ لأنَّ هذه التَّاء بدلُ من (ياء المتكلِّم)، وأصل (ياء المتكلِّم) الفتح فتقول: (يا غلامي)، وإنما قلنا ذلك؛ لأنَّ الياء هو اسم، والاسم إذا كان على حرف واحد فأصله الحركة، فتكون الحركة تقويةً للاسم، فلمَّا كان أصل هذه الياء الفتحة كان الواجب أن تفتح؛ لأهَّا بدل من الحرف الذي هو أصله ليدلَّ على المبدل. وقف ابن كثير وابن عامر رَحَهَهُمَاللَّهُ ﴿يا أبه على الهاء، وحجَّتُهما أنَّ التَّغييرات تكون في حال الوقف دون الإدراج فتقول: (رأيت زيدًا)، فتقف عليه بالألف، ووقف الباقون

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه، للزَّجاج (٨٨/٣ ٩٩).



بالتَّاء، وحجتهم أن هذه التاء بدل من الياء فكما أن الياء على صورة واحدة في الوصل والوقف فكذلك البدل يجب أن يكون مثل المبدل منه على صورة واحدة"(١).

### ٣ - إجمال الإعراب:

و ﴿يَا أَبَتِ ﴾ منادى مضاف منصوب بالفتحة المقدَّرة على ما قبل (ياء المتكلِّم) المبدلة تاء، ونقلت كسرة المناسبة إلى التَّاء، والتَّاء مضاف إليه (٢٠).

والحاصل أنَّ ﴿ يَا أَبَتِ ﴾ ممَّا لم يستعملوه إلَّا في النِّداء إدخال تاء التَّأنيث على (الأب) و(الأم)، وهي عوض من (ياء المتكلِّم)؛ ولذلك لا يجوز الجمع بين التَّاء والياء.

جاء: (يا أبتا، يا أمتا) لتغيير لفظ الياء ألفًا، والكسرة التي على التَّاء هي الكسرة التي كانت على الباء في (أبي) فزحلقت (٢)، أي: إلى التَّاء؛ إذ لا يكون ما قبل تاء التَّأنيث إلا مفتوحًا. وقيل: بل كسرت التَّاء لتدلَّ على الياء المحذوفة..

<sup>(</sup>١) حجَّة القراءات، لأبي زرعة (ص:٣٥٣ – ٣٥٤).

<sup>(</sup>۲) "قوله عَزَّقِجَلَّ: ﴿ يَا أَبَتِ ﴾ -بكسر التَّاء على إرادة النَّفس، والأصل (يا أبي) فحذف (ياء النَّفس) اجتزاءً بالكسرة عنها، وجيء بهذه التَّاء عوضًا عنها مكسورة". الفريد (۲۰/۳). وفي (الفريد) كلامٌ مطوَّل في بيان هذه الكسرة فمن ذلك -وهو ما يوافق رأي الزَّخشري رَحِمَهُ أَللَّهُ في (الكشاف) (۲۰۱/۳) - قال: "إنَّ هذه الكسرة هي التي كانت قبل الياء في قولك (يا أبي) قد زحلقت إلى التَّاء؛ إذ لا يكون ما قبل تاء التأنيث إلا مفتوحًا. وقيل: بل كسرت التَّاء لتدلَّ على الياء المحذوفة. وإنما تكون هذه التَّاء في النِّداء خاصَّة إذا أضيفت إلى نفسك، ولا يجمع بينهما لئلا يجمع بين العوض والمعوَّض منه..". انظر الفريد (۳۰/٥/۳)، الكشاف (۲۰/۳).

<sup>(</sup>٣) انظر ذلك مفصَّلا في (الدُّر المصون) (١٥١/٤)، وانظر: دراسات لأسلوب القرآن الكريم (٣) انظر ذلك مفصَّلا في (الدُّر المصون) وإعرابه، للزَّجاج (٩٠٨/٣)، وانظر: الكتاب لسيبويه، (٢٠٩/٢–٢٠٩)، أمالي الشَّجري (٢/٤٠١–١٠٥).



# الثالث عشر: ﴿يَا أَبَانَا﴾ [يوسف: ١١]:

### ١ - مواضع ورود هذه الصِّيغة:

أما مواضع ورود هذه الصِّيغة فهي (ستَّة)، كلُّها في (سورة يوسف)، وهي في الآيات التَّالية: [١١ - ٦٧ - ٦٠ - ٨١ - ٩٧].

## ٢ - ما يستفاد من النّداء بهذه الصّيغة:

ويقال في هذه الصِّيغة من النِّداء ما قيل في النِّداء من حيث معناه العامُّ، وما قيل في سابقتها من أنَّه نداءُ (تحبُّبٍ واستعطاف)..قال أبو السُّعود رَحَمَهُ اللَّهُ: "خاطبوه بذلك؛ تحريكًا لسلسلة النَّسبِ بينه وبينهم وتذكيرًا لرابطة الأخوَّة بينهم وبين يوسفَ عَلَيْهِ السَّلَامُ "(۱).

"وابتداء الكلام مع أبيهم بقولهم: ﴿ يَا أَبَانَا ﴾ يقضي أنَّ تلك عادتهم في خطاب الابن أباه "(٢).

والحاصل أنَّم خاطبوه بهذا اللَّفظ المذكِّر بما بينه وبينهم من آصرةٍ وقرابة. ثمَّ يختلف الطَّلب، ويعلم بالنَّظر فيما ولي المنادَى.

<sup>(</sup>١) تفسير أبي السُّعود (٤/ ٢٥٧)، روح المعاني (١٢/ ١٩٣).

<sup>(</sup>٢) التَّحرير والتَّنوير (١٢/ ٢٢٧).



## الرابع عشر: ﴿يَا صَاحِبَي السِّجْنِ ﴾:

### ١ - ورود هذه الصِّيغة:

أما ورود هذه الصِّيغة ففي موضعين: [يوسف: ٣٩]، [يوسف: ٤١].

قوله: ﴿يَا صَاحِبَي السِّجْنِ ﴾ في موضعين الأوَّل منهما ذكره يوسف عَلَيْهِالسَّلَامُ حين عدل عن جوابهما إلى دعائهما إلى الإيمان، والثَّاني حين دعياه إلى تعبير الرُّؤيا لهما..(١).

﴿ يَا صَاحِبَىِ السِّجْنِ أَأَرْبَابُ مُتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَمِ اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ ﴾ ﴿ يَا صَاحِبَى السِّجْنِ أَمَّا أَحَدُكُمَا فَيَسْقِى رَبَّهُ خَمْرًا وَأَمَّا الآخَرُ فَيُصْلَبُ فَتَأْكُلُ الطَّيْرُ مِنْ رَأْسِهِ قُضِىَ الأَمْرُ الذي فِيهِ تَسْتَفْتِيَانِ ﴾ .

### ٢ – سبب المناداة هنا بعنوان الصُّحبة:

قوله عَرَّفِجَلَّ: ﴿يَا صَاحِبِي السِّجْنِ ﴾، "أي: (يا صاحبي فيه) إلَّا أنَّه أضيف إلى الظَّرف توسُّعًا كما في قولهم: (يا سارق اللَّيلة أهلَ الدَّار) (٢)، ولعلَّه إنما ناداهما بعنوان الصُّحبة في مدار الأشجان، ودار الأحزان التي تصفو فيها المودَّة وتتمحَّض النَّصيحة ليقبلا عليه ويقبلا مقالته. ويجوز أن يراد بالصُّحبة السُّكني كما يقال: (أصحاب النَّار)

<sup>(</sup>١) انظر: أسرار التَّكرار في القرآن الكريم، للكرماني (ص:١١٢).

<sup>(</sup>۲) والمعنى: (يا سارقي في اللَّيلة)، فأضاف (سَارقًا) إلى (الليلة)، ونصب (أهل الدار)، وكان بعض النَّحويِّين ينصب (اللَّيلة) ويخفض (أهل) فيقول: (يا سَارق الليلة أهلِ الدار) كما في (معاني القرآن الكريم)، للفرَّاء (٢٠/٨). "ولا يجوز (يا سارق الليلة أهلِ الدار) إلا في شعر كراهة أن يفصلوا بين الجار والمجرور". وانظر: تفسير القرطبي (٣٣٨/١٣)، البحر المديد (٢/٩٥)، الحرَّر الوجيز (١٠٠١)، البيضاوي (٣١/١٦)، النسفي (١٠٩/١)، تفسير أبي السُّعود (٤/٨٧١)، الخازن (٢/ ٢٩٥)، السِّراج المنير (٢/ ٢٠٥)، تفسير النَّيسابوري (٤/٩٨)، وينظر: المفصَّل في صنعة الإعراب (ص: ٨١)، شرح الرَّضي على الكافية (٢/٩١٢)، أربراز المعاني (١٦/١١)، شرح نهج البلاغة (٧/٥٥).



و (أصحاب الجنّة) لملازمتهم لهما، والإضافة من باب إضافة الشّيء إلى شبه المفعول عند أبي حيّان (١)، وإلى المفعول عند غيره (٢) ولا اتّساع في ذلك. وقيل: بل هناك اتّساع أيضًا، وأنّه أضافهما إلى السّجن دونه؛ لكونهما كافرين، وفيه نظر (٣)، ولعلّ في ندائهما بذلك على هذا الوجه حثًّا لهما على الإقرار بالحقّ كأنّه قال لهما: يا ساكني هذا المكان الشّاق والمحلّ الضّنك إني ذاكرٌ لكم أمرًا فقولوا الحقّ فيه ولا تزيغوا عن ذلك، فأنتم تحت شدّة، ولا ينبغي لمن كان كذلك أن يزيغ عن الحقّ، وإنما حمل الصّاحب على ما سمعت؛ لأنّ صاحب السّجن في الاستعمال المشهور السّجان أو الملك، والنّداء به (يا) بناءًا على الشّائع من أنما للبعيد للإشارة إلى غفلتهما وهيمانهما في أودية الضّلال.

وفي كلام الزَّمْ شري رَحِمَهُ أللَهُ في (الكشاف) زيادةٌ في التَّحقيق والإيضاح حيث يقول: في قوله: ﴿ يَا صَاحِبِي السِّجْنِ ﴾: "يريد: (يا صاحبي في السِّجن) فأضافهما إلى

<sup>(</sup>١) انظر: البحر المحيط (٥/ ٤٢٧)، روح المعاني (١٢/ ٢٤٣).

<sup>(</sup>٢) سبقت الإشارة إلى ذلك قريبًا.. أقول: والمفعول ما يتعدَّى إليه الفعل بذاته، وشبه المفعول ما يتعدَّى إليه الفعل بحرف الحرِّ. وعلى ذلك يكون التَّقدير: سَكَنَ في السِّجن، والتَّقدير الثَّاني: سَكَنَ السِّجن، فهو مسكون، ويرجع ذلك إلى (سكن) الذي يتعدَّى ولا يتعدَّى.

<sup>(</sup>٣) أقول: ووجه الاعتراض أنَّه ناداهما بعنوان الصُّحبة في السِّجن، وهو قدرٌ مشتركٌ بينه وبينهم، وإضافة الصُّحبة إلى السِّجن ليس فيها ما يميز بين من كان مؤمنًا أو من كان كافرًا..

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط (٢٧٨/٦)، وانظر: تفسير الطبري (١٦/ ١٠٤).

<sup>(</sup>٥) روح المعاني (٢٤٣/١٢).



السِّجن كما تقول: (يا سارق اللَّيلة) فكما أنَّ اللَّيلة مسروق فيها غير مسروقة، فكذلك السِّجن مصحوب فيه غير مصحوب، وإنما المصحوب غيره، وهو يوسف عَلَيْهِ السَّدَى ونحوه قولك لصاحبيك: (يا صاحبي الصِّدق) فتضيفهما إلى الصِّدق ولا تريد أنهما صحبا الصِّدق، ولكن كما تقول: (رجلا صدق) [بالتَّثنية] وسميتهما صاحبين؛ لأنهما صحباك"(۱).

أقول: ولعلَّ هذا هو الأقرب، والأخفُّ مؤونة، وهو من المعاني المستعملة بكثرة.

## ٣ - سبب التَّعيين:

وسبب التعيين أنهما استفتياه في بين السَّاكنين. ثمَّ أنكر عليهم عبادة الأصنام.. (٢).

#### ٤ - حقيقة الصَّاحب:

و (الصَّاحب) "حقيقته الذي يلازم غيره في حالة من سفرٍ أو نحوه (")، وسمِّيت الزَّوجة صاحبة، ويطلق مجازًا على الذي له مع غيره حادث عظيم وحبر، تنزيلًا لملازمة الذكر منزلة ملازمة الذات.. "(٤).

<sup>(</sup>١) الكشاف (٢/١/٢).

<sup>(</sup>۲) انظر: تفسير النَّيسابوري (غرائب القرآن) ((1,0,1).

<sup>(</sup>٣) ولذلك قيل: سمِّي السِّفر سفرًا؛ لأنَّه يسفر عن أخلاق الرِّجال، أي: يكشف. انظر: الزَّاهر (٢٠٦/٢)، تفسير الرَّازي (١٠٠/٧)، ابن عادل (٢٠٠/٤).

<sup>(</sup>٤) التَّحرير والتَّنوير (٩/٩٩).



## الدُّروس المستفادة:

لقد هزَّ يوسف عَلَيْهِ السَّلَامُ بهذه الكلمات القليلة قوائم الشِّرك، وأتى على قواعده بأسلوبٍ فيه ما فيه من الحكمة وإقامة الحُجَّة. وقد استفاد من صفة الصُّحبة المؤنسة واتَّخذها طريقًا ومدخلًا إلى صلب الدَّعوة. فكذلك ينبغي على كلِّ داعية ماهرٍ أن يتحيَّن الفرص ليضع بذور دعوته. وأن يدعو إلى الله عَرَّوَجَلَّ بحكمةٍ، وأن يقدَّمَ الهداية والإرشاد والموعظة والنَّصيحة.

كما هو حال يوسف عَلَيْهِالسَّكَمُ حيث لم يدعهما مباشرة، وإنَّما عرض دعوته في أسلوبٍ حواريٍّ موضوعيٍّ يخاطبُ فيهما العقلَ والعاطفة، ويهدم الاعتقادَ الفاسد، حيث قال: ﴿يَا صَاحِبَي السِّجْنِ أَأَرْبَابُ مُتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَمِ اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ﴾، وهو في ظاهره سؤال مستفهم، ولكنَّه في حقيقته هجومٌ على الفطرة الزَّائغة. يحقُ الحقَّ ويبطلُ الباطل، فإنَّ الفطرة التي يولد عليها الإنسان لا تعرف إلَّا إلهًا واحدًا. وقد نفى يوسف عَلَيْهِالسَّكَمُ في كلماته القليلة تعدُّدَ الإلهة، وأثبت وحدانيَّة الله عَرَقِبَلَ؛ لأنَّ كثرة الإلهة توجب الخلل والفساد...

وما شقيت البشريَّة قطُّ شقاءها بتعدُّد الأرباب وتفرُّقهم، وتوزُّع العباد بين أهوائهم وتنازعهم.. فهذه الأرباب الأرضيَّة التي يعطيها سلطانًا تحت تأثير الوهم والخرافة والأسطورة، أو تحت تأثير القهر أو الخداع أو الدِّعاية! هذه الأرباب الأرضيَّة لا تملك لحظة أن تتخلص من أهوائها، ومن حرصها على ذواتها وبقائها، ومن الرَّغبة الملحَّة في استبقاء سلطانها وتقويته، وفي تدمير كلِّ القوى والطَّاقات التي تعدِّد ذلك السُّلطان من قريب أو من بعيد، وفي تسخير تلك القوى والطَّاقات في تمجيدها وخدمتها!

والله عَزَّوَجَلَّ الواحدُ القهَّارِ غنيٌ عن العالمين، فهو عَزَّوَجَلَّ لا يريد منهم إلا التَّقوى والصَّلاح والعمل والعمارة وفق منهجه فيعدُّ لهم هذا عبادة.

ومن الدُّروس المستفادة من قوله: ﴿يَا صَاحِبَيِ السِّجْنِ أَمَّا أَحَدُكُمَا فَيَسْقِي رَبَّهُ خَمْرًا وَأَمَّا الآخَرُ فَيُصْلَبُ فَتَأْكُلُ الطَّيْرُ مِنْ رَأْسِهِ..﴾.. أنَّه لم "يعيِّن من هو صاحب البُشْرَى،



ومن هو صاحب المصير السَّيئ تلطُّفًا وتحرُّجًا من المواجهة بالشَّر والسُّوء. ولكنَّه أكد لهما الأمر واثقًا من العلم الذي وهبه الله عَزَّقِجَلً"(١).

ومن الملاحظ أنَّه قد دعاهما قبل تعبير الرُّؤيا إلى الإيمان بربِّه عَزَّوَجَلَّ..

وقال لهما قبل ذلك: ﴿لا يَأْتِيكُمَا طَعَامُ تُرْزَقَانِهِ اَي: فِي الرُّوْيا. ﴿إلا نَبَّأْتُكُمَا بِتَأْوِيلِهِ قَبْلَ أَن يَأْتِيكُمَا ، يعنى: التَّأُويل ﴿ذَلِكُمَا مِمَّا عَلَّمَنِي رَبِّي إِنِي إِنِي اِنِي إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ مَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَهُمْ بِالْآخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ ﴿ وَاتَّبَعْتُ مِلَّةَ آبَابِي إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ مَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَهُمْ بِالْآخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ ﴿ وَاتَّبَعْتُ مِلَّةَ آبَابِي إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ مَا كَانَ لَنَا أَنْ نُشْرِكَ بِاللَّهِ مِنْ شَيْءٍ ذَلِكَ مِنْ فَصْلِ اللَّهِ عَلَيْنَا وَعَلَى النَّاسِ وَلَكِنَ أَكُمْ وَلَكُونَ أَلَّ اللَّهُ عَلَيْنَا وَعَلَى النَّاسِ وَلَكِنَ أَكُمْ وَلَ كَانُوا مَقَرِينَ الطَّانِي اللَّهِ عَلَيْنَا وَعَلَى اللَّهِ عَنَوْجَلَّ فَإِن هذا مُمَّا علَّمه ربُه عَزَقِجَلً له؛ لأنَّه ترك ملَّة قوم مشركين لا يؤمنون بالله عَزَقِجَلَّ، وإن كانوا مقرِّين بالصَّانع، ولا يؤمنون بالآخرة، واتَّبع ملَّة آبائه أئمَّة المؤمنين، الذين جعلهم الله عَزَقِجَلَّ أئمَّة يدعون بأمره -إبراهيم وإسحاق ويعقوب عَلَيْهِمُ السَّلَامُ فذكر ربَّه عَزَقِجَلَ ثُمَّ دعاهما إلى الإيمان بربّه عَزَقِجَلَ ثَمَّ دعاهما إلى الإيمان بربّه عَزَقِجَلَ ثَمَّ دعاهما إلى الإيمان بربّه عَزَقِجَلَ .

"وقيل: إنما قدَّم هذا ليعلما ما خصَّه الله عَرَّوَجَلَّ من النَّبوّة، وليقبلا إلى طاعة الله عَرَّوَجَلَّ، وقد كان يوسف عَلَيْهِ السَّكَمُ فيما بينهم قبل ذلك زمانًا، فلم يحك الله عَرَّوَجَلَّ عنه أنّه ذكر لهم شيئًا من الدُّعاء إلى الله عَرَّوَجَلَّ. وكانوا قومًا يعبدون الأوثان؛ وذلك لأنّه لم يطمع منهم في الاستماع والقبول، فلمَّا رآهم مقبلين إليه، عارفين بإحسانه (١) أمل منهم القبول والاستماع، فقال: ﴿يَا صَاحِبَى السِّجْنِ أَأَرْبَابٌ مُتَفَرِّقُونَ خَيْرً أَمْ اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّالُ الْآية، وهو من قوله عَرَّوَجَلَّ: ﴿ادْعُ إِلَى سَبِيل رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ ﴾ الْقَهَّالُ الآية. وهو من قوله عَرَّوَجَلَّ: ﴿ادْعُ إِلَى سَبِيل رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ ﴾

<sup>(</sup>١) انظر: الظِّلال (١٩٩٢/١٢)، وانظر: (١٩٩١-١٩٨١).

<sup>(</sup>٢) أي: إِنَّ ظاهر القرآن الكريم يدلُّ على أنَّه لبث فيهم مدَّة عرفوا فيها إحسانه، كما قال الله عَزَّوَجَلَّ حكاية عنهما في خطابهما ليوسف عَلَيْهِ السَّلَامُ: ﴿إِنَّا نَرَاكَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ﴾ [يوسف:٣٦] ورأى منها تجاوبًا وقبولا فعرض عليهما دعوته..



[النحل:١٢٥]، وترقَّب وقت الاستماع والقبول من الدُّعاء إلى سبيل الله عَرَّفَجَلَ بالحكمة، وإنما حكى الله عَرَّفَجَلَ ذلك لنا لنقتدي به فيه"(١).

## الخامس عشر: ﴿ يَا أَسَفَى عَلَى يُوسُفَ ﴾ [يوسف: ٨٤]:

#### ١ - ورود هذه الصِّيغة:

أما ورود هذه الصِّيغة فقد وردت في موضع واحد من يعقوب عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ.

#### ٢ – بيان المعنى:

أما المعنى فعن الضَّحاك رَحِمَهُ اللَّهُ: ﴿ يَا أَسَفَى عَلَى يُوسُفَ ﴾ قال: يا حزناه (٢٠). وعن مجاهد رَحِمَهُ اللَّهُ: ﴿ يَا أَسَفَى عَلَى يُوسُفَ ﴾ قال: (يا جزعا)... وعن قتادة رَحِمَهُ اللَّهُ قال: (يا حزناه) (٣).

وقال الزَّجاج رَحِمَهُ ٱللَّهُ: "الأصل (يا أسفي)، فأبدل من الياء ألف؛ لخفَّة الفتحة "(٤).

<sup>(</sup>١) انظر: أحكام القرآن الكريم، للحصَّاص (٣٨٨/٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير الضَّحاك (٢/٦/١)، كتاب الهمِّ والحزن، لابن أبي الدُّنيا (٦٨/١)، تفسير الطَّبري (٢١٨٥/١).

<sup>(</sup>٣) تفسير الطَّبري (٢١٦/١٦)، تفسير مجاهد (ص:٤٠٠)، الدُّر المنثور (٤/٧٥)، تفسير ابن أبي حاتم (٣) تفسير الرّ (٢١٨٥/٧)، معاني القرآن، للنَّحاس (٣/٥٥)، القرطبي (٢٨٤/٩)، معاني القرآن وإعرابه، للزجاج (٢١٢٥)، البغوي (٢/٩٠٥).

<sup>(</sup>٤) انظر: معاني القرآن وإعرابه، للزَّجاج (٣/١٢٥).



و(الأسف): أشدُّ الحزن على ما فات (١). أضافه إلى نفسه، و(الألف) بدل من (ياء المتكلِّم) للتَّخفيف، والمعنى: (يا أسفى تعال فهذا أوانك). وقيل: الألف ألف النُّدبة، والهاء محذوفة، والمعوَّل عليه الأوَّل.

ولا يرد أنَّ هذا مناف لمنصب النَّبوَّة؛ إذ يقتضي ذلك معرفة الله عَرَّفِجَلَّ، ومن عرفه سبحانه أحبَّه، ومن أحبَّه لم يتفرَّغْ قلبُه لحبِّ ما سواه لما قيل: إنَّ هذه (٢) محبَّة طبيعيَّة، ولا تأبي الاجتماع مع حبِّه عَرَّفِجَلَّ (٣).

"إنَّ مثل هذه المحبَّة الشَّديدة تزيل عن القلب الخواطر، ويكون صاحبها كثير الرُّحوع إليه عَرَّوَجَلَّ، كثير الدُّعاء والتَّضرع، فيصير ذلك سببًا لكمال الاستغراق.."(٤).

وفي (البحر): "ونادى الأسف على سبيل الجحاز على معنى: (هذا زمانك فاحضر). والظَّاهر أنَّه يضاف إلى (ياء المتكلِّم) قلبت ألفًا، كما قالوا: في (يا غلامي): (يا غلاما). وقيل: هو على النُّدبة، وحذف الهاء التي للسَّكت "(٥).

وحذف الهاء التي هي في النُّدبة علامة المبالغة في الحزن تجلُّدًا منه عَلَيْهِ السَّكَرُمُ؛ إذ كان قد ارتبط إلى الصَّبر الجميل.

وقيل: قوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿ يَا أَسَفَى ﴾ نداء فيه استغاثة (٦).

750

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (۱٦/ ۲۱۰)، روح المعاني (۳۹/۱۳)، تفسير الرَّازي (۱۸/ ۴۹۸)، القرطبي (۱) انظر: تفسير الطبري (۱۲/ ۲۸۵)، روح المعاني (ص:۲۸٤)، غريب القرآن المسمَّى بنزهة القلوب (ص:۲۸٤)، البغوي (۲/ ۲۳۵)، ابن عادل (۱۸/۱۱)، تفسير النيسابوري (۱۱۷/٤)، حاشية الشهاب على تفسير البيضاوي (۰/ ۲۰۰).

<sup>(</sup>٢) أي: محبَّة يعقوب ليوسف عَلَيْهِ مَا السَّلامُ.

<sup>(</sup>٣) بقليل من التَّصرُّف عن (روح المعاني) (٣٩/١٣)، تفسير أبي السُّعود (٣٠١/٤)، وانظر: تفسير الرَّازي (٣٠١/١٥)، ابن عادل (١٩٦/١١).

<sup>(</sup>٤) روح المعاني (٣٩/١٣)، تفسير الرَّازي (٢٠٠/١٨).

<sup>(</sup>٥) البحر المحيط (٢/٤/٦).

<sup>(</sup>٦) انظر: المحرَّر الوجيز (٢٧٢/٣).



### ٣ - تجنيس التَّصريف:

قال الزَّمْ شريُّ رَحْمَهُ اللَّهُ: "والتَّجانس (۱) بين لفظتي (الأسف) و (يوسف) مما يقع مطبوعًا غير مستعمل فيملح ويبدع، ونحوه: ﴿اتَّاقَلْتُمْ إِلَى الأَرْضِ أَرَضِيتُمْ ﴾ [التوبة: ٣٨]، ﴿وَهُمْ يَنْهَوْنَ عَنْهُ وَيَنْأَوْنَ عَنْهُ ﴾ [الأنعام: ٢٦]، ﴿يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا ﴾ [الكهف: ١٠٤]، ﴿مِنْ سَبَأَ بِنَبَلُ ﴾ [النمل: ٢٦] "(٢).

وأيضًا كقوله عَرَّقِكَلَ: ﴿لَيَكُونُنَّ أَهْدَى مِنْ إِحْدَى الأُمْمِ ﴾ [فاطر: ٤٢]، ومثل قوله عَرَّقِكَلَ: ﴿ذَلِكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَفْرَحُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحُقِّ وَبِمَا كُنْتُمْ تَمْرَحُونَ ﴾ [غافر: ٧٠]. وفي (البحر): "يسمَّى هذا تجنيس التَّصريف (٢)، وهو أن تنفرد كلُّ كلمة من الكلمتين عن الأحرى بحرف. وذكر يعقوب عَيْهِ السَّلَمُ ما دهاه من أمر بنيامين، والقائل:

<sup>(</sup>۱) الجناس، ويسمَّى أيضًا (التَّجنيس) في اللُّغة: المشاكلة والاتحاد في الجنس، يقال لغة: جانسهُ، إذا شاكله، وإذا اشترك معه في جنسه، وجنس الشَّيء: أصله الذي اشْتُقَّ منه، وتَقَرَّع عنه، واتَّحَدَ معَه في صفاته العظمى التي تُقوم ذاته. وفي الاصطلاح: أن يتشابه اللفظان في النطق ويختلفا في المعنى. وهو نوعان: تام: وهو ما اتفق فيه اللفظان في أمور أربعة هي: نوع الحروف، وشكلها، وعددها، وترتيبها. كما في قوله عَرَّقَ عَلَى ﴿ وَيَوْمُ السَّاعَةُ يُقْسِمُ الْمُجْرِمُونَ مَا لَبِثُوا غَيْرَ سَاعَةٍ ﴾ [الروم: ٥٥]. وغير تام: وهو ما احتلف فيه اللفظان في واحد من الأمور المتقدِّمة. انظر: الإيضاح في علوم البلاغة (ص: ٢٥٨)، مختصر المعاني (ص: ٢٨٨).

<sup>(</sup>۲) الكشاف (۳۳۸/۲)، البحر المحيط (۳۱٤/٦)، ابن عادل (۱۱۹/۱۱)، تفسير النَّسفي (۱۲۹/۲)، تفسير النَّسفي (۱۲۹/۲)، تفسير الله البحر (۱۲۹/۲).

<sup>(</sup>٣) تجنيس التَّصريف كما في قوله عَرَّقَ عَلَّ: ﴿ يَنْهُوْنَ عَنْهُ وَيَنْأُوْنَ عَنْهُ ﴾ [الانعام: ٢٦]، وهو أن تنفرد كلُّ كلمة عن الأخرى بحرف فرهيَنْهُوْنَ﴾ انفردت بالها، و ﴿ يَنْأُوْنَ ﴾ انفردت بالهمزة. ومنه: ﴿ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ ﴾ [الكهف: ١٠]، ﴿ مِن سَبَإٍ بِنَبَإٍ ﴾ [النمل: ٢٦]، ﴿ تَفْرَحُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَبِمَا كُنتُمْ تَمْرَحُونَ ﴾ [الكهف: ١٠]، ﴿ مِن سَبَإٍ بِنَبَإٍ ﴾ [النمل: ٢٦]، ﴿ تَفْرَحُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَبِمَا كُنتُمْ تَمْرَحُونَ ﴾ [الكهف: ١٠]، وين التَّعريفات)، الله رائحون (٣/٣٥)، روح المعاني إعافر: ٢٥)، وانظر: حزانة الأدب (٢/٣١)، وفي (التَّعريفات): تجنيس التَّصريف: هو اختلاف الكلمتين في إبدال حرف، إمَّا من مخرجه، كقوله عَرَقَبَلَ: ﴿ وَهُمْ يَنْهُوْنَ عَنْهُ وَيَنْأُوْنَ عَنْهُ ﴾. أو قريب منه كما بين: (المفيح)، و(المبيح). التَّعريفات، للحرجاني (ص: ٧٥). وفي (التَّعاريف): تجنيس التصريف: احتلاف الكلمتين بإبدال حرف من حرف إمَّا من مخرجه نحو: ﴿ يَنْهُونَ عَنْهُ وَيَنْأُونَ عَنْهُ ﴾ الآية، أو قريب منه كما بين: (المصيخ) و(المسيخ). التَّوقيف على مهمَّات التَّعاريف، للمناوي (ص: ١٦٢).



﴿ فَلَـنْ أَبْـرَحَ الأَرْضَ ﴾ [يوسف: ٨٠] فقدانه يوسف عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ ، فتأسَّف عليه وحده ، ولم يتأسَّف عليهما؛ لأنَّه هو الذي لا يعلم أحيُّ هو أم ميِّت؟ بخلاف أخوته؛ ولأنَّه كان أصل الرَّزايا عنده ؛ إذ ترتبت عليه ، وكان أحب أولاده إليه ، وكان دائمًا يذكره ولا ينساه"(١).

وقوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿يَا أَسَفَى الأَلف مبدلة من (ياء المتكلِّم)، والأصل: (أسفي) ففتحت الفاء، وصيِّرت الياء ألفًا ليكون الصَّوت بها أتمُّ، و﴿عَلَى متعلِّقة بـ: ﴿أَسَفَى ﴿ أَسَفَى ﴾ (٢).

و ﴿ يَا أَسَـ فَى ﴾ منادى مضاف منصوب بالفتحة المقدَّرة على ما قبل (ياء المتكلِّم) المنقلبة ألفا، والجارُّ متعلِّق بحال من ﴿ أَسَفَى ﴾ (٣).

#### ٤ – إجمال ما يستفاد:

الفائدة الأولى: إنَّ الصَّبر الجميل عاقبته حميدة، والفرق بينه وبين الصَّبر العادي أنَّ الصَّبر الجميل الذي لا يبوح فيه صاحبه بالشَّكوى، بل يفوِّض أمره لله عَرَّوَجَلَّ.

الثانية: حسنُ الظّنِّ بالله عَرَّوَجَلَّ، وهذا من مقتضياتِ التَّوحيد، وعدم اليأس والقنوط من رحمة الله عَرَّوَجَلَّ، يستفاد ذلك من قول يعقوب عَلَيْهِ السَّلَامُ لأولاه: ﴿يَا بَنِيَّ الْفُوو مَن رحمة الله عَرَّوَجَلَّ، يستفاد ذلك من قول يعقوب عَلَيْهِ السَّلَامُ لأولاه: ﴿يَا بَنِيَ اللهِ إِنَّهُ لا يَيْ أَسُ مِنْ رَوْحِ اللّهِ إِنَّهُ لا يَيْ أَسُ مِنْ رَوْحِ اللّهِ إِنَّهُ لا يَيْ أَسُ مِنْ رَوْحِ اللّهِ إِلَّهُ لا يَيْ أَسُ مِنْ رَوْحِ اللّهِ إِلَّهُ لا يَيْ أَسُ مِنْ رَوْحِ اللّهِ إِلاَ الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ ﴾ [يوسف: ٨٧]، وقال أيضًا: ﴿فَصَبْرُ جَمِيلُ عَسىَى اللّهُ أَنْ يَأْتِينِي بِهِمْ جَمِيعًا ﴾ [يوسف: ٨٣].

<sup>(</sup>١) البحر المحيط (٦/٤/٦).

<sup>(</sup>۲) التِّبيان في إعراب القرآن، للعكبري (٥٨/٢)، وانظر: الفريد (٩٢/٣ - ٩٣).

<sup>(</sup>٣) وفي (الفريد): "أضاف (الأسف)، وهو أشدُّ الحزن والحسرة إلى نفسه مناديًا له، مقبلًا عليه: هَلُمَّ فهذا أوانك، فاستثقلت الكسرة على الفاء ففتحت، وأبدلت من الياء الألف، و﴿عَلَى﴾ من صلة ﴿أَسَفَى﴾". الفريد (٣/ ٩ - ٩٣).



الثالثة: أنَّ البكاء لا ينافى الصَّبر، قال الله عَنَّهَ عَلَى يُوسُفَ عَلَى يُوسُفَ وَالْيَضَتْ عَيْنَاهُ مِنَ الْحُزْنِ ، فمن كثرة البكاء والدَّمع انقلب سوادُ عينيه بياضًا. وهناك فرقُ بين البكاء وبين النِّياحة. فلا يجوز النَّدب ولا النِّياحة ولا شقُّ الثِّياب، ولا لطمُ الخدود، وكذلك لا يجوز الدُّعاء بالويل والثبور ونحوه.

و (النّياحة): البكاءُ على الميّت بصياحٍ وعويل، فهي رفعُ الصَّوت بالبكاء على الميّت قصدًا، كنوح الحمام.

و (النَّدب): تعداد محاسن الميِّت.

والنّياحة من أمر الجاهلية. وإنما كانت كذلك؛ لأنّها لا تزيدُ النّائح إلّا شدّةً وحزنًا وعذابًا. وفيها السُّخطُ والاعتراض على قضاء الله عَزَوْجَلَ وقدره. كما أنها تعيّج أحزان غيره، والنّياحة يشمل حكمها الرَّجل والمرأة، وفي الغالب وقوعها من النّساء، ولهذا قال النّبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَّ: ((النائحة إذا لم تتب قبل موتها تُقَامُ يوم القيامة وعليها سِرْبَالُ من قَطِرَانٍ، وَدِرْعٌ من جَرَب))(١)، أي: إن تابت قبل الموت، تاب الله عَزَوجَلَ عليها. وظاهر الحديث أنَّ هذا الذَّنب لا تُكفِّرُه إلّا التَّوبة، وأنَّ الحسنات لا تمحوه؛ لأنّه من كبائر الذُّنوب، والكبائر لا تمحى بالحسنات، فلا يمحوها إلّا التَّوبة.

ومع هذه المفاسد فإنَّ القضاء لا يردُّ، ولا يرفع ما نزل.

أمَّا البكاءُ فمن الممكن أن يكون رحمةً شفقة وغلبة نفس..

والفرق بينها وبين البكاء كبيرٌ ومبسوطٌ...في كتب (الفقه والفتاوي)(٢).

(١) أخرجه مسلم [٩٣٤].

<sup>(</sup>۲) انظر: الشَّرح الكبير، لابن قدامة (۲/۳۶)، عمدة الأحكام (۱۷٤/۲)، المبدع (۲/ ۲۸۹)، منار السَّبيل (۱۷۳/۱)، الرَّوض المربع (۱۸۵۱)، الكافي (۲۷۳/۱)، كشَّاف القناع (۱۳۲۲)، فتاوى ابن تيمية (۱۲۳۲)، الرَّوف المربع (۱۳۹۸)، الكافي (۲۱۳۲)، المغني (۲۱۳۸)، المهذَّب (۱۳۹۸)، الإقناع (۲۱۸۲۱)، المغني (۲۱۳۸)، المهذَّب (۱۳۹۸)، الإقناع (۱۸۸۲)، شرح ابن رسلان (۱۳۹۱)، فتح الوهاب (۱۷۷۱)، مغني المحتاج (۱/۳۰۳)، الجموع (۲/۲۰۱)، البحر الرَّائق (۲/۰۹۱)، حاشية ابن عابدين (۲/۳۹۲)، فتح القدير، للكمال بن الهمام (۲۲۸۲)، البحر الرَّائق (۲/۰۹۱)، بدائع الصَّنائع (۱۲۸۸)، التَّاج والإكليل (۲/۳۲)، مواهب الجليل (۲/۲۲۱)، التَّمهيد (۲/۲۲)، التَّمهيد (۲/۲۲۲)، النَّمر الدَّاني (۲/۲۲۲)، الدَّراري المضيَّة=



وما يجري في مجالس الوعظ من أمورٍ يعتقدُها العوامُّ والجُهَّالُ قُرْبَةً، وهي في حقيقتها من المنكرات. فمن ذلك أنَّ المقرئ يطربُ، ويخرج الألحان إلى الغناء، والواعظ ينشد أشعار الرِّثاء فيصفِّق هذا، ويقفز هذا، ويتمايل هذا، ويخرق ثوبه هذا، ويعتقدون أنَّ ذلك قربة، ولو أنَّه أمروا بالصَّبر، وحثُّوا عليه لكان خيرًا لهم.

ومن الوعَّاظ من يتكلَّم على طريق المعرفة والمحبَّة، فترى من لا يعرف فرائض الصَّلاة يمزِّقُ أثوابه بدعوى محبَّة الله عَزَوَجَلَّ، وقد لا يفقه ما يقال من الأشعار والقصائد، وما فيها المخالفات الشرعية، حتَّى إن كان ممَّا يحوي في طيَّاته: الشِّرك الصَّريح.

## السادس عشر: ﴿يَا ذَا الْقَرْنَيْنِ ﴾:

## ١ - ورود هذه الصِّيغة:

أما ورود هذه الصِّيغة ففي موضعين: [الكهف:٨٦]، [الكهف:٩٤].

## ٢ - الوحي إلى ذي القرنين:

وفي (البحر): "وظاهر قوله: ﴿قُلْنَا﴾ (١) أنَّه أوحى الله عَزَوْجَلَّ إليه على لسان ملك. وقيل: كلمه كفاحًا من غير رسول كما كلَّم موسى عَلَيْهِ السَّلَامُ، وعلى هذين القولين يكون نبيًّا. ويبعد ما قاله بعض المتأوِّلين: إنَّه إلهامُ وإلقاء في روعه؛ لأنَّ مثل هذا التَّخيير لا يكون إلا بوحى؛ إذ التَّكاليف وإزهاق النُّفوس لا تتحقق بالإلهام إلا بالإعلام "(١).

<sup>=(</sup>۱۹۳/۱)، السَّيل الجُرَّار (۲۸۲/۱)، قواعد الأحكام (۱۸۷/۲)، معتصر المختصر (۲۸۲/۲)، الزَّاهر (۱۳۵/۱)، تخفة المحتاج (۲۱۸/۱)، خلاصة البدر المنير (۲۷۸/۱). وغيرها من الكتب ..

<sup>(</sup>١) تمام الآية: ﴿حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ الشَّمْسِ وَجَدَهَا تَغْرُبُ فِي عَيْنٍ حَمِئَةٍ وَوَجَدَ عِنْدَهَا قَوْمًا قُلْنَا يَا ذَا الْقَرْنَيْنِ إِمَّا أَنْ تُعَذِّبَ وَإِمَّا أَنْ تَتَّخِذَ فِيهِمْ حُسْنًا﴾ [الكهف:٨٦].

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط (٢٢١/٧)، وانظر: روح المعاني (٣٤/١٦)، وذكر الزَّازي رَحِمَهُ ٱللَّهُ الخلاف مفصَّلًا في (تفسيره): (٢٩٦/٢١).



أقول: لا يمنع أن يكون قد أعلمه بذلك نبيٌّ في زمانه، كما لا يمنع الوحي إليه؛ لأنَّ إرسال الملك أو الوحي إليه أو إلى غيره لا يقتضي النبوة، فليس من محظور في كونه نبيًّا، وهو أمرٌ مسكوتٌ عنه. وقد سبق بيان ذلك في (نداء من اختلف في نبوَّته).

أما القول بأنه كان إلهامًا فهو ضعيف، ويبعد قول من قال: إنه باجتهاده في شريعته الاجتهاد المصيب -كما سيأتي-.

### ٣ - ما يستفاد مما ولى المنادَى:

وقوله عَنَّوَجَلَّ: ﴿إِمَّا أَنْ تُعَذِّبَ﴾، بالقتل على الكفر ﴿وَإِمَّا أَنْ تَتَّخِذَ فِيهِمْ حُسْنًا﴾، أي: بالحمل على الإيمان والهدى، إمَّا أن تكفر فتعذبها، وإمَّا أن تؤمن فتحسن إليها، فعبَّر في التَّخيير بالمسبَّب عن السَّبب(١).

قوله عَرَّوَجَلَّ: ﴿ قُلْنَا يَا ذَا الْقَرْنَيْنِ إِمَّا أَنْ تُعَذِّبَ وَإِمَّا أَنْ تَتَّخِذَ فِيهِمْ حُسْنًا ﴾، "معنى هذا: أنَّ الله عَرَّوَجَلَّ مكَّنه منهم، وحكَّمه فيهم، وأظفره بهم وحيَّره: إن شاء قتل وسبى، وإن شاء منَّ أو فدى "(٢).

قال الإمام الرَّازي رَحِمَهُ أُللَّهُ: "فإن قيل: كيف فَهِمَ ذو القرنين منهم هذا الكلام بعد أن وصفهم الله عَنَّهَ عَلَى بقوله: ﴿لاَّ يَكَادُونَ يَفْقَهُ ونَ قَوْلا ﴾ [الكهف:٩٣]؛ والجواب أن نقول: (كاد) فيه قولان:

الأوَّل: أن إثباته نفي، ونفيه إثبات، فقوله: ﴿لاَّ يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ قَـوْلا ﴾ لا يدلُّ على أُهَّم لا يفهمون على مشقَّةٍ وصعوبة.

والقول الثَّاني: أنَّ (كاد) معناه المقاربة، وعلى هذا القول فقوله: ﴿لاَّ يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلاً ﴾، أي: لا يعلمون وليس لهم قرب من أن يفقهوا. وعلى هذا القول فلا بدَّ

<sup>(</sup>١) انظر: البحر المحيط (٢٢٢/٧)، المحرَّر الوجيز (٥٣٩/٣).

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر (۱۹۳/۵).



من إضمار، وهو أن يقال: لا يكادون يفهمونه إلّا بعد تقريبٍ ومشقَّةٍ من إشارة ونحوها، وهذه الآية تصلح أن يحتج بما على صحَّةِ القول الأوَّل في تفسير (كاد)"(١).

وقيل: كلَّم عنهم مترجمٌ، ويدلُّ عليه قراءة ابن مسعودٍ رَضَّالِلَّهُ عَنهُ: ﴿لاَّ يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلًا﴾، (قال الذين من دونهم يا ذا القرنين إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجٍ)(٢).

## ٤ - التعقيب على ما ذكره البقاعي رَحْمَهُ اللَّهُ:

أقول: ويستبعدُ ما ذكره البقاعيُّ رَحَهَ أُللَهُ في (نظم الدُّرر) من أنَّ الأمر قد يكون باحتهاده في شريعته الاجتهاد المصيب<sup>(٣)</sup>، وذلك لقول الله عَزَّفِجَلَّ: ﴿قُلْنَا ﴾ وهو صريحٌ، ولا حاجة تقتضي العدولَ عنه؛ ولأنَّ مثل هذا التَّخيير لا يكون إلا بوحي؛ إذ التَّكاليف وإزهاق النُّفوس لا تتحقَّق بالاجتهاد من غير نصِّ صريح.

والحاصل أغّم "أرادوا أن يجمعوا له من بينهم مالا يعطونه إيّاه، حتى يجعل بينهم وبينهم سدًّا. فقال ذو القرنين بعفّة وديانة وصلاح وقصد للخير: ﴿مَا مَكَّنِي فِيهِ رَبِّي فِيهِ رَبِّي مَن اللّه عَنَوْجَلٌ من اللّك والتَّمكين خيرٌ لي من اللّه عَنَوْجَلٌ من اللّك والتَّمكين خيرٌ لي من اللّه يَحْمونه، كما قال سليمان عَلَيْوالسَّلَامُ: ﴿أَتُمِدُّونَنِ بِمَالٍ فَمَا آتَانِيَ اللّهُ خَيرٌ مِمَّا اللّهِ عَنَوْبَكُمْ بَلْ أَنْتُمْ بِهَدِيَّتِكُمْ تَفْرَحُونَ ﴿ النمل: ٣٦]، وهكذا.. قال ذو القرنين: الذي أنا فيه خير من الذي تبذلونه، ولكن ساعدوني ﴿ بِقُ ـ وَقِ ، أي: بعملكم وآلات البناء فيه خير من الذي تبذلونه، ولكن ساعدوني ﴿ بِقُ ـ وَقِ ، أي: بعملكم وآلات البناء ﴿ أَجْعَلْ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ رَدْمًا ﴾ "(٥).

<sup>(</sup>١) تفسير الرَّازي (٢١) ٩٩/٢). وقد فصَّل الرَّازي القول في بيان معنى (يأجوج ومأجوج).

<sup>(</sup>۲) تفسير البغوي (۲۱٤/۳)، تفسير ابن عادل (۲۲/۱۲). وانظر قراءة ابن مسعود رَضِوَالِيَّهُ عَنْهُ في (الكشف والبيان) (۱۹۳/۳)، روح المعاني (۳۸/۱۳)، البيضاوي (۲۹۳/۳)، نظم الدُّرر (٤/٤)، البغوي (۲۱٤/۳). ولم يذكر أكثر المفسِّرين هذا القول؛ لاستبعاده.

<sup>(</sup>٣) انظر: نظم الدُّرر (١٣١/١٢).

<sup>(</sup>٤) وتمام الآية: ﴿قَالَ مَا مَكَّتِي فِيهِ رَبِّي خَيْرٌ فَأَعِينُونِي بِقُوَّةٍ أَجْعَلْ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ رَدْمًا﴾.

<sup>(</sup>٥) تفسير ابن كثير (١٩٦/٥).



#### ٥ – إجمال ما يستفاد:

الفائدة الأولى: النّداء فيه إعلامٌ بقربه من الله عَزَوَجَلّ، وأنّه لا يفعل إلّا ما أمره به. الثانية: ما أمر به صريحٌ، ليس بإلهامٍ ولا باجتهاد منه.

الثالثة: لقد قصَّ الله عَرَّوَجَلَّ علينا قصص بعض خلقه، وهم يهجرون ويغادرون ولله الثالثة: لقد قصَّ الله عَرَّوَجَلَّ، فمن ذلك قصَّة الفتية -(أصحاب الكهف) و(الرَّقيم) غادروا قومهم ووطنهم الذي كانت تُعبد فيه الأوثان من دون الله عَرَّوَجَلَّ، قال الله عَرَّوَجَلَّ: فاللهُ عَرَوَجَلَّ، قال الله عَرَوَجَلَّ: في الأوثان من دون الله عَرَوَجَلَّ، قال الله عَرَوَجَلَّ: في النَّوْ عَبْدُ فيه الأوثان من دون الله عَرَوَجَلَّ، قال الله عَرَوَجَلَّ: في النَّوْ عَبْدُ فيه الأوثان من دون الله عَرَوَجَلَّ، قال الله عَرَوَجَلَّ: في النَّوْ عَلَى اللهُ عَرَوَجَلَّ اللهُ عَرَوَجَلَّ اللهُ عَرَوَجَلَّ اللهُ عَرَوَجَلَّ اللهُ عَرَفَجَلًا اللهُ عَرَادَ اللهُ عَرَوَجَلًا اللهُ عَرَفَجَلًا اللهُ عَرَفَعَلَ اللهُ اللهُ عَرَفَعَلُ اللهُ عَرَفَعَلُ اللهُ عَرَفَعَلُ اللهُ عَلَى اللهُ عَرَفَعَلُ اللهُ عَرَفَعَلُ اللهُ عَلَى اللهُ عَرَفَعَلُ وَالرَّقِيمِ كَانُوا مِنْ آمُرِنَا رَشَدًا هَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

كما أنَّ الله عَزَّوَجَلَّ قصَّ علينا قصَّة ذي القرنين الذي غادر وطنه الأصلي؛ لإقامة دين الله عَزَّوَجَلَّ، ونشر العدل في الآفاق غربًا وشرقًا، يقول الله عَزَّوَجَلَّ عن رحلته: ﴿فَأَتْبَعَ سَبَبًا ۞ حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ الشَّمْسِ وَجَدَهَا تَغْرُبُ فِي عَيْنٍ حَمِئَةٍ وَوَجَدَ عِنْدَهَا قَوْمًا قُلْنَا يَا ذَا الْقَرْنَيْنِ إِمَّا أَنْ تُعَذِّبَ وَإِمَّا أَنْ تَتَخِذَ فِيهِمْ حُسْنًا ۞ [الكهف:٨٥ - ٨٦]، إلى أن قال الله عَزَّوَجَلَّ: ﴿ثُمَّ أَتْبَعَ سَبَبًا ۞ حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ الشَّمْسِ وَجَدَهَا تَطْلُعُ عَلَى قَوْمٍ لَمْ نَجْعَلْ للهُ عَزَوجَدَهَا تَطْلُعُ عَلَى قَوْمٍ لَمْ نَجْعَلْ للهُ عَرَقِجَلًا: ﴿ثُمَّ أَتْبَعَ سَبَبًا ۞ حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ الشَّمْسِ وَجَدَهَا تَطْلُعُ عَلَى قَوْمٍ لَمْ نَجْعَلْ للهُ عَرَقِهَمْ مِنْ دُونِهَا سِتْرًا ۞ كَذَلِكَ وَقَدْ أَحَطْنَا بِمَا لَدَيْهِ خُبْرًا ۞ ثُمَّ أَتْبَعَ سَبَبًا ۞ حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ الشَّمْسِ وَجَدَهَا تَطْلُعُ عَلَى قَوْمٍ لَمْ خَتَى إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ الشَّمْسِ وَجَدَهَا تَطْلُعُ عَلَى قَوْمٍ لَمْ خَتَى إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ الشَّمْسِ وَجَدَهَا تَطْلُعُ عَلَى قَوْمٍ لَمْ خَتَى إِذَا بَلَعَ مَطْلِعَ الشَّمْسِ وَجَدَهَا تَطْلُعُ عَلَى قَوْمٍ لَمْ خَتَى إِذَا بَلَعَ مَطْلِعَ الشَّمْسِ وَجَدَهَا تَطْلُعُ عَلَى عَوْمٍ لَمْ خَتَى إِذَا بَلَعَ مَعْلَا فَوْمًا لَا يَكَالَقُ وَلَا شَهُ وَلَا شَهُ وَوْمٍ لَهُ وَلَا شَهُ وَعُرَا فَوْلًا شَهُ وَنَ قَوْلًا شَهُ وَاللّا شَهُ اللّهَ مَنْ دُونِهِمَا قَوْمًا لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ قَوْلًا شَهُ الْكَوْمِ الْمَالِعَ السَّلِعَ السَّهُ وَاللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّ

وكثر تناول القرآن العظيم لقضية حروج النّبيّ صَاّلِللّهُ عَيْهِ وَاصحابه رَضَالِلهُ عَنْهُ من المواطن، يقول الله عَرَقِجَلّ: ﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ الذينَ كَفَرُوا لِيُثْبِتُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ يُغْرِجُوكَ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللّهُ عَرَقِجَلّ: ﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ الذينَ كَفَرُوا لِيُثْبِتُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ يُغْرِجُوكَ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللّهُ وَلَاللّهُ خَيْرُ الْمَاكِرِينَ ﴾ [الأنفال:٣٠]. وقال الله عَرَقِجَلّ: ﴿ إِلّا تَنْصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللّهُ إِذْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَرَقِجَلً: ﴿ وَلَا اللهُ عَرَقِجَلّ اللهُ عَرَقِجَلًا اللهُ عَرَقِجَلًا اللهُ عَرَقِجَلًا اللهُ عَرَقِجَلًا اللهُ عَرَقِجَتُكَ اللّهُ عَرَقِجَتْكَ أَهْلَكُنَاهُمْ فَلا نَاصِرَ لَهُ مُ الْفُونَ إِلَيْهِمْ بِالْمَودَةِ وَقَدْ كَفَرُوا بِمَا جَاءَكُمْ مِنَ الْحُقِ يُغْرِجُونَ الرّسُولَ وَإِيّاكُمْ أَنْ النّهُ مَنَ الْحَقِ اللّهُ عَرَقِحُمْ أَوْلِياءَ لَا لَعْهُ اللّهُ عَرَقِجَلًا اللهُ عَرَقِحَلُ اللّهُ عَرَقِحَمُ أَوْلِياءَ وَقَدْ كَفَرُوا بِمَا جَاءَكُمْ مِنَ الْحَقِ يُغْرِجُونَ الرّسُولَ وَإِيّاكُمْ أَنْ الْمُورَةَ وَقَدْ كَفَرُوا بِمَا جَاءَكُمْ مِنَ الْحَقِ يُغْرِجُونَ الرّسُولَ وَإِيّاكُمْ أَنْ اللّهُ عَرَقِحَلُ الْمُولَةُ وَقَدْ كَفَرُوا بِمَا جَاءَكُمْ مِنَ الْحَقِ يُغْرِجُونَ الرّسُولَ وَإِيّاكُمْ أَنْ الْمُورَةَ وَقَدْ كَفَرُوا بِمَا جَاءَكُمْ مِنَ الْحَقِ يُغْرِجُونَ الرّسُولَ وَإِيّاكُمْ أَنْ



تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ رَبِّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ خَرَجْتُمْ جِهَادًا فِي سَبِيلِي وَابْتِغَاءَ مَرْضَاتِي.. ﴿ [المتحنة: ١]. إلى غير ذلك من الآيات المستفيضة في هذا الموضوع.

ولقد تحدَّث القرآنُ المبين عمَّا يقوم به أعداء الدِّين والملَّة من تهديد أولياء الله عَرَّوَجَلَّ بالإخراج عن أوطانهم ونفيهم منها، يقول الله عَرَّوَجَلَّ: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِللهُ عَرَّوَجَلَّ بالإخراج عن أوطانهم ونفيهم منها، يقول الله عَرَّوَجَلَّ: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِرُسُلِهِمْ لَنُهُ لِحَنَّ مُن أَرْضِنَا أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مِلَّتِنَا فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَنُهْلِكَنَّ الظَّالِمِينَ لِرُسُلِهِمْ لَنُهُ لِحَنَّ مَنْ أَرْضِنَا أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مِلَّتِنَا فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَنُهْلِكَنَّ الظَّالِمِينَ الظَّالِمِينَ وَلَنُسْكِنَنَّكُمُ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِهِمْ ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدِ ١٤٥ [ابراهيم: ١٣-١٤].

ومن هؤلاء قوم شعيب عَلَيْوالسَّكُمُ الذين هدَّدوه بذلك، يقول الله عَرَّفِكَ: ﴿قَالُ الْمُلْأُ الذينَ اسْتَكْبَرُوا مِنْ قَوْمِهِ لَنُخْرِجَنَّكَ يَا شُعَيْبُ وَالذينَ آمَنُوا مَعْكَ مِنْ قَرْيَتِنَا أَوْ الْمَلْأُ الذينَ اسْتَكْبَرُوا مِنْ قَوْمِهِ لَنُخْرِجَنَّكَ يَا شُعَيْبُ وَالذينَ آمَنُوا مَعْكَ مِنْ قَرْيَتِنَا أَوْ لَيْ كُنَّا كَارِهِينَ ﴾ [الأعراف: ٨٨]، وقريبٌ من هذا ما أراده قومٌ نبيّ الله لوط عَلَيْهِ السَّالُمُ به: ﴿قَالُوا لَبِنْ لَمْ تَنْتَهِ يَا لُوطُ لَتَكُونَنَّ مِنَ الْمُخْرَجِينَ ۞ قَالَ إِنِي لِعَمَلِكُمْ مِنَ الْمُخْرَجِينَ ۞ وَالَ إِنِي لِعَمَلِكُمْ مِنَ الْمُخْرَجِينَ ۞ وَاللهِ لِعِنْ لَمْ تَنْتَهِ يَا لُوطُ لَتَكُونَنَّ مِنَ الْمُخْرَجِينَ ۞ قَالَ إِنِي لِعَمَلِكُمْ مِنَ الْمُخْرَجِينَ ۞ وَلِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ عَمَلُونَ ۞ وَلِي اللهُ عَلَى يَدُ وَالسَنة قريش، للنَّيِّ مُحَمَّد صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ مِن طرفيه حيثُ هُدِّد بَعَذا فِي (مَكَّة) على يد وألسنة قريش، وفي (المدينة) على ألسنة المنافقين.

وكذلك أصحابه رَضَيَاللَهُ عَنْهُمُ كانت فتنتهم في (مكَّة) فتنة الإيذاء والتَّعذيب وما يلقونه من المشركين من ألوان الهزء والسُّخرية، فلمَّا هاجروا إلى (المدينة) أصبحت فتنتهم في ترك دورهم وأمتعتهم وأموالهم..ولقد كانوا أوفياء ومخلصين لدينهم أمام الفتنة الأولى وأمام الفتنة التَّانية.

وإن من أغلى حقائق الإنسانية الحرية، وقد آثر الكثير من الدعاة ترك أوطاهم حيث ضيِّق عليهم، ومنعوا من قول الحق، ولم يرتضوا لأنفسهم أن يخونوا دينهم، وأن يكونوا أبواقًا لسلطانٍ ظالم حائر، ينافقون ويداهنون من أجل عرض زائل، فآثروا الهجرة وترك الأهل والوطن والمال؛ فإن الحرية أغلى، وإن الصَّدع بالحق أولى، يتخير الدعاة الأرض الطيبة ليضعوا بذور دعوتهم، تلك الغراس التي تثمر قيمًا وأخلاقًا ودينًا وصلاحًا وبصيرة وفهمًا.



وقد شبّه الحقُّ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى وتعالى إخراج العبد من وطنه، بإخراج روحه من جسده، فقال: ﴿ وَلَوْ أَنّا كَتَبْنَا عَلَيْهِمْ أَنِ اقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ أَوِ اخْرُجُوا مِنْ دِيَارِكُمْ مَا فَعَلُوهُ إِلّا قَلِيلٌ مِنْهُمْ ﴾ [النساء:٦٦]، فأتى الله عَرَّفِجَلَّ بأصعب أمرين: إخراج الروح من الجسد، وإخراج الجسد من الوطن.

وإخراج الإنسان من وطنه ليس بالأمر الهيِّن، فهو بمثابة زرعٍ فَقَدَ تُرْبَتَهُ، فهو ذاوٍ<sup>(۱)</sup> لا يثمر ولا يَنْضُرُ.

وقد جاء في (الصحيح) في قصة بداية نزول القرآن على رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، وذهابه إلى ورقة بن نوفل، وقول ورقة للنبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: يا ليتني أكون حيًّا؛ إذ يخرجك قومك، فقال رسول الله على: ((أو مخرجي هم؟!))، قال: نعم.. (٢).

فتأمل كيف راجع رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ورقة في إخراجه من بلده، ولم يراجعه في إخباره بعداء قومه وأذيتهم له في جسده؟!

قال السهيلي رَحْمَهُ اللّهُ: "يؤخذ منه: شدة مفارقة الوطن على النفس؛ فإنه صَلَّاللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سمع قول ورقة أنهم يؤذونه ويكذبونه، فلم يظهر منه انزعاج لذلك، فلما ذكر له: الإخراج تحركت نفسه لذلك؛ لحب الوطن وإلفه فقال: ((أو مخرجي هم؟!))"(").

وعن أنس رَضَّ اللَّهُ عَنْهُ أنه قال: كان رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إذا قدم من سفر، فأبصر درجات المدينة، أوضع ناقته، وإن كانت دابة حركها، قال أبو عبد الله: زاد الحارث بن عمير، عن حميد: حركها من حبها أي: حثها على الإسراع لجهة المدينة، والدخول إليها؛ لكثرة حبه لها. وفي الحديث دلالة على فضل المدينة، وعلى مشروعية:

7 2 2

<sup>(</sup>١) يقال: (ذوى) البقل يذوي بالكسر (ذُويًّا) مضموم مشدد فهو (ذاو) أي: ذبل.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري [٣]، مسلم [١٦٠].

<sup>(</sup>٣) فتح الباري، لابن حجر (٢١/٥٩).

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري [١٨٠٢].



حب الوطن والحنين إليه (١). ويدل على أن الوطن الحقيقي هو الذي ارتضاه الإنسان محلًا ومسكنًا يقيم فيه، وتنفس فيه الحرية، ولد به أو لم يولد (٢).

فموطني حيث كرامتي. موطني هو المكان الذي لا أتحرع فيه الظلم والقهر ليل نهار، هو الذي أشعر فيه بالأمن والحرية في التدين وإبداء الرأي، هو الذي أساهم في نهوضه، هو الذي أشعر فيه بأني إنسان.

ولا يمنع ذلك من الحنين للموطن الأصلي الذي ولد فيه، وأن يتمنى له الخير، وأن يتحرر من الجهل والظلم والفقر والاستبداد، وأن يرقى إلى مصافِّ الدول المتقدمة..إلى غير ذلك.

الرابعة: يستفادُ من قصَّة ذي القرنين إعداد العدَّة لإعلاء دين الله عَزَوَجَلَّ، ومواجهة المفسدين، حيث إنَّ بناء السَّدِ من وسائل الصِّناعة التي ذكرها القرآن الكريم في معرض التَّمكين والنَّجاة والامتناع من عبثِ المفسدين، وكيف حال ذلك السَّد بين المفسدين العابثين وبين الأقوام التي كانت دون السَّدين –وهي سلسلة الجبال – ببناء ذلك الرَّدم العظيم، وهو سدُّ بناه ذو القرنين لم يكن كغيره من سدود بني الإنسان التي تبنى باللَّبنِ والحجارة ونحوه، وإنما كان سدًّا مبنيًّا بأرقى طرائق البناء، وأقوى معادن الصِّناعة، وأتقن وسائل التَّصميم، وإليك بيان هذا مجملا: لقد أتى ذو القرنين على أولئك الأقوام المتخلفين الذين لا يكادون يفقهون قولا، ولا يعلمون شيئًا من أحوال التَّحضر، فشكوا

<sup>(</sup>۱) انظر: فتح الباري، لابن حجر (771/7)، عمدة القاري شرح صحيح البخاري، للعيني (771/7)، تحفة الأحوذي (770/9).

<sup>(</sup>۲) قال ابن منظور رَحْمَهُ اللَّهُ: "المنزل تقيم فيه، وهو موطن الإنسان، ومحله..يقال: أوطن فلان أرض كذا وكذا، أي: اتخذها محلًا ومسكنًا يقيم فيها". لسان العرب، مادة: (وطن) (٢١/١٣)، العين، للخليل الفراهيدي (٤٥١/١٥)، تقذيب اللغة، محمد بن أحمد الأزهري (٢١/١٤). وعرف الجرجاني رَحْمَهُ اللَّهُ الوطن بقوله: "الوطن الأصلي: هو مولد الرجل والبلد الذي هو فيه". التعريفات (ص٢٥٣)، التوقيف على مهمات التعاريف، للمناوي (ص٣٣٨). وقيل: "الوطن بالمعنى العام: منزل الاقامة، والوطن الأصلي هو المكان الذي ولد به الإنسان، أو نشأ فيه. والوطن بالمعنى الخاص هو البيئة الروحية التي تتجه اليها عواطف الانسان القومية". المعجم الفلسفي، للدكتور جميل صليبا (٢٠/٠٥).



إليه إفساد يأجوج ومأجوج، وطلبوا منه إقامة سدِّ ويعطونه أجرًا على ذلك، وطلبهم لإقامة سدِّ كان وحيهًا؛ لأنَّه كان بينهم وبين يأجوج ومأجوج حواجز من شواهقِ الجبال الصُّمِّ والتي تمتدُّ بينهما على شكل سلسلتين من الجبال، بينهما فجوة هي منفذ يأجوج ومأجوج في هجماتهم على القوم الذين لا يكادون يفقهون قولا، وعند ذلك استعدَّ ذو القرنين ببناء السَّد، وسمَّاه ردمًا، أي: أعظم مما طلبوه، وعمد إلى تلك الفجوة التي بين الصَّدفين -وهما الجبلان العظيمان المتقابلان- فملاً الفجوة برُزَبر الحديد، أي: قِطعه المقدَّرة مثل اللَّبِن حتَّى ساوى بين رؤوس الجبلين وبين ما في الفجوة من الحديد فجعلهم سواء، ثمَّ أمر فنفخت الحديد بالنَّار حتَّى جعلت من قِطع الحديد نارًا، فأصبحت حمراء متوهّجة، فصُبَّ عليها وهي في تلك الحال النُّحاسُ المذاب، وهو القِطْر، فاستحكم البناء متوهّجة، وقوي كلَّ قوَّة، وأصبح غاية في الصَّلابة والملاسة قال عَرَّبَعَلَّ: ﴿فَمَا اسْتَطَاعُوا لَهُ نَقْبًا﴾ [الكهف: ٩٧].

ولا أدلَّ على قوَّة صناعة سدِّ ذي القرنين، وعلى ارتقاء علم الصِّناعة والعمران لديه من بقاء ذلك السَّدِّ وعدم تغيُّره رغم تعاقب العصور والدُّهور، والسَّدُّ لا زال قائمًا وحتَّى يومنا هذا، وحتَّى يأذن الله عَنَّهَ عَلَ بقرب يوم القيامة، وخروج يأجوج ومأجوج، قال: ﴿قَالَ هَذَا رَحْمَةٌ مِنْ رَبِّي فَإِذَا جَاءَ وَعُدُ رَبِّي جَعَلَهُ دَكَّاءَ وَكَانَ وَعُدُ رَبِّي حَقًا ﴾ [الكهف:٩٨]. وقد كان السَّدُ الذي هو من منتجات الصِّناعة الفائقة رحمةً من الله عَنَّهَ عَلَ للنَّاس ليتمكَّنوا من العيش آمنين في عزلةٍ من عبث المفسدين من يأجوج ومأجوج.

السابع عشر: ﴿يَا أُخْتَ هَارُونَ ﴾ [مريم: ٢٨]:

١ - ورود هذه الصِّيغة:

وقد وردت في موضع واحد: [مريم: ٢٨].



## ٢ - العرض والتَّحليل:

قوله عَرَّوَعَلَّ: ﴿يَا أُخْتَ هَارُونَ﴾ استئناف لتحديد التَّعيير وتأكيد التَّوبيخ (۱). وليس المراد بحارون أخا موسى بن عمران عَلَيْهِمَالسَّلَامُ: فعن المغيرة بن شعبة، قال: لما قدمتُ بحران (۲) سألوني فقالوا: إنَّكم تقرؤون: ﴿يَا أُخْتَ هَارُونَ﴾ وموسى قَبْل عيسى بكذا وكذا، فلمَّا قدمتُ على رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِوَسَلَّمَ سألته عن ذلك فقال: ((إنَّهم كانوا يُسمُّونَ بأنبيائهم والصَّالحين قبلهم)) (۱)، ((فقالوا))، أي: أهل بحران: ((ألستم تقرؤون؟))، أي: في القرآن في (سورة مريم): ﴿يَا أُخْتَ هَارُونَ﴾، وبعده: ﴿مَا كَانَ أَبُوكَ مَنْ بيتٍ طيِّبٍ طَاهْرٍ، معروفٍ بالصَّلاح والعبادة والزهادة، فكيف صدر هذا منك؟! (١٠٠٠).

وقيل: ﴿أُخْتَ هَارُونَ﴾، أَي: أخي موسى عَلَيْهِ السَّلَامُ، وكانت من نسله، كما يقال للتَّمِيمِيِّ: (يا أخا تَمِيم)، والْمُضَرِيِّ: (يا أخا مُضَرَ).

وقيل: نسبت إلى رجلٍ صالح كان فيهم اسمه (هارون)، فكانت تقاس به في العبادة، والزهادة (٥).

وقوله صَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ((وَقَدْ كَانَ بَيْنَ مُوسَى وَعِيسَى مَاكَانَ))، أي: من طول الزَّمان ما لا يمكن أن تكون مريم عَلَيْهَ ٱلسَّلَامُ أختًا لهارون أخي موسى عَلَيْهِ مَاٱلسَّلَامُ، وقوله

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير أبي السُّعود (٢٦٣/٥).

<sup>(</sup>٢) قوله صَالَاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: ((إلى نجران)) قال في (النّهاية) (٥/ ٢٠): "هو موضع معروف بين (الحجاز) و(الشام) و(اليمن)". وقال في (القاموس) (٦١٧/١): "(نجران): موضع (باليمن)، فتح سنة (عشر)، سمي بنجران بن زيدان بن سبأ، وموضع (بالبحرين)، وموضع بحوران قرب (دمشق)، وموضع بين (الكوفة) و(واسط)".

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم [٢١٣٥].

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسیر ابن کثیر (٥/ ۲۰۰ – ۲۰۰)، تفسیر الطبری (۱۸٦/۱۸)، تفسیر الصنعانی ((1/7))، البغوی (۲۲۱/۳)، الخازن ((1/7))، السَّمعانی ((1/7))، معانی القرآن، للنَّحاس ((1/7))، ابن عادل ((1/7))، السَّمعانی ((1/7)

<sup>(</sup>٥) انظر: تفسير ابن كثير (٢٢٧/٣).



صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: ((إِنَّهُ مُ كَانُوا يُسَمُّونَ بِأَنْبِيَا بِهِمْ وَالصَّالِحِينَ قَبْلَهُمْ))، يعني أنَّ هارون المذكور في قوله عَرَّفِجَلَّ: ﴿يَا أُخْتَ هَارُونَ ﴾ ليس هو هارون النَّبي أخا موسى عَلَيْهِمَاٱلسَّلَامُ، بل المراد بهارون هذا رجل آخر مسمَّى بهارون؛ لأخَّم كانوا يسمُّون أولادهم بأسماء الأنبياء والصَّالحين قبلهم (۱).

قال ابنُ جرير رَحَهَ اُللَّهُ: "وقال آخرون: بل كان ذلك رجلًا منهم فاسقًا معلن الفسق فنسبوها إليه. ثمَّ قال: والصَّواب من القول في ذلك ما جاء به الخبر عن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (يعني حديث المغيرة بن شعبة هذا) وإنحا نسبت إلى رجل من قومها"(٢).

وما رجحه الطبري رَحَمَهُ اللَّهُ، ومال إليه في (التَّحفة)<sup>(۱)</sup> هو الصَّواب؛ لأنَّه يستندُ إلى الدَّليل الصَّحيح.

#### ٣ – إجمال ما يستفاد:

الفائدة الأولى: يلاحظ أنَّ المنكرين "عليها فيما اتهموها به، أرادوا بنفي السوء والبغاء عن أبويها: المبالغة في توبيخها؛ تنبيهًا على أن من كان أبواه صالحين ليس من شأنه: التجرد عن طورهما، والتردي بغير ردائهما، وما كان ينبغي له إلَّا أن يسلك سنن أعمالهما الصالحة، كما أنك تجد أكثر الناشئين في جحور السفلة، أو من أطلقت حبالهم على غواربهم زمن الحداثة في أفظع حال من فساد الأذواق، وعدم الخضوع لسلطة الأحكام الدينية، والانخداع بالظواهر المزخرفة عن الغوص على الحقائق التي لا يلقاها إلَّا ذو حظ عظيم من الحكمة. وقد تعجب العامة لرجل يبرع في فنون كثيرة، ويحسن التصرف في مباحثها المشكلة، فيفرغها في قالب التحقيق، حتى إذا فاوضته في أي علم التصرف في مباحثها المشكلة، فيفرغها في قالب التحقيق، حتى إذا فاوضته في أي علم

<sup>(</sup>١) انظر: تحفة الأحوذي بشرح جامع التِّرمذي (٤٧٧/٨).

<sup>(</sup>۲) تفسير الطَّبري (۱۸۷/۱۸).

<sup>(</sup>٣) انظر: تحفة الأحوذي (٨/ ٤٧٨).



منها خيل لك أنه الواضع لأصوله، ولا تلبث زمنًا تجس نبض أخلاقه إلَّا وجدت فيها عوجًا وأمتًا.

أما الفيلسوف الناقد فلا يرى ذلك شيئًا عجابًا؛ للنكتة التي لوحنا إليها، وهي سوء التربية الأولى. والدليل على ما نقوله أن الصبي يولد على الفطرة الخالصة، والطبع البسيط، فإذا قوبلت نفسه الساذجة بخلق من الأخلاق انتقشت صورته في لوحها، ثم لم تزل تلك الصورة تمتد شيئًا فشيئًا إلى أن تأخذ بجميع أطراف النفس، وتصير كيفية راسخة فيها، حائلة لها عن الانفعال بضدها. يؤيد هذا أنا إذا رأينا من الغرباء من هو لطيف الخطاب، جميل اللقاء، مستقيم الأخلاق، لا نرتاب في دعوى أنه ممن أنبته الله عربي عربي الفاضلة نباتًا حسنًا "(١).

وقولهم: ﴿مَا كَانَ أَبُوكِ امرأ سَوْء وَمَا كَانَتْ أُمُّكِ بَغِيًّا﴾ تقرير لكون ما جاءت به فريًا أو تنبيه على أنَّ ارتكاب الفواحش من أولاد الصَّالحين أفحش. وفيه دليل على أنَّ الفروع غالبًا تكون زاكيةً إذا زكت الأصول، وينكر عليها إذا جاءت بضدِّ ذلك (٢).

الثانية: اتَّفق العلماء على أنَّه إذا صرَّح بالزِّنا كان قذفًا ورميًا موجبًا للحدِّ، فإن عرَّض ولم يصرِّح، فقال مالك رَحِمَهُ ٱللَّهُ: هو قذف.

وقال الشَّافعي وأبو حنيفة رَحَهَهُ مَاللَّهُ: لا يكون قذفا حتَّى يقول: أردت به القذف (٣).

<sup>(</sup>١) بتصرف عن (السعادة العظمى) (ص: ٦٠)، للعلامة محمد الخضر حسين شيخ الجامع الأزهر وعضو المجمع اللغوي بالقاهرة، والمجمع العلمي العربي بدمشق، جمع وتحقيق: على الرضا التونسي.

<sup>(</sup>۲) انظر: تفسير أبي السُّعود (٥/٢٦)، روح المعاني (١٦/٨٨)، البحر المحيط (٢٥٧/٧)، البحر المديد (٣٣٠/٣)، تفسير البيضاوي (٩/٤).

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي (١٢٩/١). انظر أقوال العلماء في (أحكام القرآن الكريم)، للجصّاص (١١١٥)، (٢ ٢٩/٢)، المغني (٢/٦٤)، الفروع، لابن مفلح (١٤١/٦)، (٢/٦٢)، الإنصاف، للمرداوي (١٣٤/١٠)، المغني (٩/٠٨-٨١)، الأم (١٣٧٥)، (٢٩٧/٧)، شرح فتح القدير، للكمال بن الهمام (١٣٧/٥)، حاشية الدُّسوقي (٢/٧٢)، شرح الزُّرقاني (٣/٣٤)، التَّمهيد (١٨٨/٦-١٨٩)، المدونة الكبرى (٢٤/١٦)، القوانين الفقهية، لابن جزي (٢/٤٢١)، مختصر اختلاف العلماء (٣١١/٣)، بداية=



قال أحمد رَحِمَهُ ٱللَّهُ في رواية: لا أرى الحدَّ إلا على من صرَّح بالقذف والشَّتيمة.. (١)، واختلفت الرِّواية عن أحمد في التَّعريض بالقذف (٢).

وقد نصر القرطبيُّ رَحَمُ أللَهُ ما ذهب إليه الإمام مالك رَحَمُ أللَهُ حيث قال: "والدَّليل لما قاله مالك هو أنَّ موضوع الحدِّ في القذف إنما هو لإزالة المعرَّة التي أوقعها القاذف بالمقذوف، فإذا حصلت المعرَّة بالتَّعريض وجب أن يكون قذفًا كالتَّصريح. والمعوَّل على الفهم، وقد قال عَرَقِجَلَّ مخبرًا عن شعيب عَليه السَّرَّ: ﴿إِنَّكَ لاَّ نُتَ الْحَلِيمُ الرَّشِيدُ الفهم، وقد قال عَرَقِجَلَّ مخبرًا عن شعيب عَليه السَّبِ بكلامٍ ظاهره الحدح في أحد التَّأويلات. وقال عَرَقِجَلَّ في أبي جهل ("): ﴿ وَقُ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيدُ الْكَرِيمُ ﴾ [الدحان: ٩٤]. وقال حكاية عن مريم عَلَيْهَ السَّلَامُ : ﴿ وَقُ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيدُ الْكَرِيمُ ﴾ [الدحان: ٩٤]. وقال حكاية عن مريم عَلَيْهَ السَّلَامُ : ﴿ وَمُ اللَّنَ أُبُوكِ امراً سَوْء وَمَا كَانَتُ أُمُّكِ بَغِيًّا ﴾، فمدحوا أبها، ونفوا عن أمّها البغاء، أي: الزِّنا، وعرَّضوا لمريم عَلَيْهَ السَّلَامُ بذلك، ولذلك قال والبهتان العظيم هو التَّعريض لها، أي: ما كان أبوك امرأ سوءٍ وما كانت أمُكِ بغيًّا، أي: والبهتان العظيم هو التَّعريض لها، أي: ما كان أبوك امرأ سوءٍ وما كانت أمُكِ بغيًّا، أي: أنت بخلافهما وقد أتيت بهذا الولد. وقال عَرَقِبَلَ: ﴿ قُلْ مَنْ يَرُزُقُكُمْ مِنَ السَّمَوَاتِ وَالاَّرْضِ قُلِ اللَّهُ وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَى هُدىً أَوْ فِي ضَلالٍ مُبِينٍ ﴾ [سبً:٢٤]، فهذا اللَّفظ قد وَالاَّرْضِ قُلِ اللَّهُ وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَى هُدىً أَوْ فِي ضَلالٍ مُبِينٍ ﴾ [سبً:٢٤]، فهذا اللَّفظ قد

<sup>=</sup>المحتهد (۲/۳۳)، نيل الأوطار (۷/۷)، المحلَّى (۱۱/۲۷۱)، سبل السَّلام (۱۹٦/۳)، المنثور (۳۱/۲۱)، إعلام الموقعين (۱۰۳/۳)، (۱۲۹/۳).

<sup>(</sup>۱) المغني (۸۰/۹)، الشَّرح الكبير، لابن قدامة (۱۰/ ۲۲۷)، شرح منتهى الإرادات المسمَّى دقائق أولي النَّهى لشرح المنتهى، للبهوتي (۳۵۸/۳)، مسائل الإمام أحمد بن حنبل وإسحاق بن راهويه (۳۲۷۳/۷)، مطالب أولى النهى في شرح غاية المنتهى (۲۰۳/۲)، منار السبيل في شرح الدَّليل (۳۷٦/۲).

<sup>(</sup>٢) المغنى (٨١/٩)، وانظر: المصادر السَّابقة.

<sup>(</sup>٣) أبو جهل هو عمرو بن هشام بن المغيرة المخزومي القرشي، أشدُّ النَّاس عداوة للنَّبي صَالَّللَهُ عَلَيْدُوسَكُم في صدر الإسلام، وأحد سادات قريش وأبطالها ودهاتها في الجاهلية. أدرك الإسلام، وكان يقال له: (أبو الحكم)، فدعاه المسلمون: (أبا جهل) مات سنة [٢ه]. الأعلام (٥٧/٥)، وانظر: الرَّوض الأنف (١٧٥/٣)، المسلمون: النَّبويَّة، لابن هشام (٢٦٦/٣)، جوامع السِّيرة وخمس رسائل أخرى، لابن حزم (ص:٥٣)، سبل الهدى والرَّشاد (٢٩/٢)، المنمَّق في أخبار قريش (ص:٤٤١).



فهم منه أنَّ المراد به أنَّ الكَفَّار على غير هدى، وأنَّ الله عَزَّوَجَلَّ ورسوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ على الهدى، ففهم من هذا التَّعريض ما يفهم من صريحه"(١).

وعلى أيَّة حالٍ فإنَّ هذه المسألة مبسوطة في مظافِّا من كتب الفقه، وشرح آيات وأحاديث الأحكام، وفيها تفصيل..

## **الثامن عشر:** ﴿يَا ابْنَ أُمَّ﴾ [طه:٩٤]:

### ١ – ورود هذه الصيغة:

أما ورود هذه الصيغة ففي موضع واحدٍ مصرَّحًا بذكر أداة النِّداء (يا)، وهو في [طه: ٩٤]، ومقدَّرًا في [الأعراف: ١٥٠]. من هارون لموسى عَلَيْهِمَاٱلسَّلَامُ.

والتَّرتيب المصحفي يقتضي تقديم (سورة الأعراف) على (سورة طه)، ولكنِّي قدَّمت ما جاء مصرَّحًا بذكر أداة النِّداء فيه على ما جاء مقدَّرًا.

# ٢ - سبب العدول عن الإضافة إلى الأب مع أنَّهما لأبِ وأمِّ واحدة:

ولم يقل: (يا ابن أبي)، وهما لأبٍ واحد، وأمِّ واحدة؛ استعطافًا له على نفسه برحم الأم (٢٠).

وفي (تفسير ابن كثير): "ترفَّق له بذكر الأمِّ مع أنَّه شقيقه لأبويه؛ لأنَّ ذكر الأمِّ هاهنا أرقُّ وأبلغ، أي: في الحنو والعطف"(٢).

"والإِنسان عند ذكر الوالدة أرقُّ منه عند ذكر الوالد"(٤).

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي (١٧٣/١٢). وانظر شروط القذف (التِّسعة) في الموضع نفسه من (تفسير القرطبي).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير الطَّبري (١٣١/١٣)، معاني القرآن، للفرَّاء (٣٩٤/١)، تفسير التَّعالبي (٢٥/٤).

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير (٣١٢/٥).

<sup>(</sup>٤) زاد المسير (١٥٧/٢)، وانظر: تفسير أبي السُّعود (٣٨/٦).



#### ٣ - توجيه القراءات:

وقوله عَنَّوَجَلَّ: ﴿ يَا ابْنَ أُمَّ هَ قرأ ابنُ كثير ونافع وأبو عمرو وحفص عن عاصم: ﴿ ابْنَ أُمَّ هَ نصبًا. وقرأ ابنُ عامر، وحمزةُ، والكسائيُّ، وأبو بكر عن عاصم بكسر الميم، وكذلك في [طه: ٩٤] (١).

قال الزَّحاج رَحَهَ وُاللَّهُ: "من فتح الميم؛ فلكثرة استعمال هذا الاسم، ومن كسر، أضافه إلى نفسه بعد أن جعله اسمًا واحدًا، ومن العرب من يقول: (يا ابن أمي) بإثبات الياء"(٢).

وقال الإمام الرَّازي رَحِمَهُ اللَّهُ: "قرأ ابنُ عامر وحمزة والكسائيُّ وأبو بكرٍ عن عاصم: وقال الإمام الرَّازي رَحِمَهُ اللَّهُ: "قرأ ابنُ على تقدير: (أمي)، فحذفت (ياء الإضافة)؛ لأنَّ مبنى النِّداء على الحذف، وبقي الكسر على الميم؛ ليدلَّ على الإضافة، كقوله: ﴿يَا عِبَادِ﴾ [الزمر: ١٠]، والباقون بفتح الميم في السُّورتين، وفيه قولان: أحدهما: أنهما جعلا اسمًا واحدًا وبنى لكثرة اصطحاب هذين الحرفين فصار بمنزلة اسم واحد، نحو: (حضرموت) و(خمسة عشر). وثانيهما: أنَّه على حذف الألف المبدلة من (ياء الإضافة)، وأصله: (يا ابن أما)"(٣).

وفي (التَّحرير والتَّنوير): "قوله في الجواب: ﴿يَا ابْنِنَ أُمَّ لَهُ نداء لقصد التَّرقيق والاستشفاع. وهو مؤذن بأنَّ موسى عَلَيَهِ السَّكَمُ حين وبَّغه أخذ بِشَعر لحية هارون، ويشعر بأنَّه يجذبه إليه ليلطمه، وقد صرَّح به في (الأعراف) بقوله عَنَّهَ عَلَيْ: ﴿وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَخِيهِ يَكُرُّهُ إِلَيْهِ ﴾.

وقرأ الجمهور: ﴿يَا ابْنَ أُمَّ ﴾ -بفتح الميم-. وقرأ ابن عامر، وحمزة، والكسائيُّ، وأبو بكر عن عاصم، وخلف بكسر الميم. وأصله: (يا ابن أمِّي)، فحذفت (ياء المتكلِّم)

<sup>(</sup>۱) انظر: زاد المسير (۲/۲۰۱)، النَّشر في القراءات العشر (۳۰۷/۲)، إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر (ص:۳۸۸).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه، للزَّجاج (٣٧٣/٣)، زاد المسير (٢٦٤/٣).

<sup>(</sup>٣) تفسير الرَّازي (٣٧٢/١٥)، وانظر: معاني القرآن، للأخفش (ص:٤٤٨).



تخفيفًا، وهو حذف مخصوص بالنّداء. والقراءتان وجهان في حذف (ياء المتكلّم) المضاف إليها لفظ: (أمّ) ولفظ: (عَمّ) في النّداء. وعطف الرَّأس على اللّحية؛ لأنَّ أحذه من لحيته أشدُّ ألما وأنكى في الإذلال. و(ابنُ الأم): الأخ. وعدل عن (يا أخي) إلى (ابن أم)؛ لأنَّ ذكر الأمِّ تذكير بأقوى أواصر الأخوَّة، وهي آصرة الولادة من بطنٍ واحد، والرَّضاع من لبانٍ واحد"(۱).

#### ٤ – إجمال ما يستفاد:

الفائدة الأولى: أنَّ الأنبياء عَلَيْهِمْ السَّلَامُ لا يغضبون؛ انتصارًا لأنفسهم، وإنما يغضبون لله عَزَّوَجَلَّ، أن تنتهك حرمةُ من حرماتِ الله عَزَّوَجَلَّ.

الثانية: حرصُ الأنبياء عَلَيْهِ وَالسَّلَامُ على الدَّعوة إلى الله عَزَّوَ عَلَى أمهم.

الثالثة: يستفاد من موقف هارون عَيَهِ السّكَامُ أنه كان حكيمًا في جوابه، فقد حاول أن يهدِّئ من غضب موسى عَيهِ السّكِمُ باستجاشة عاطفة الرَّحم في نفسه. ثم بين له موقفه فقال: ﴿إِنِي خَشِيتُ أَنْ تَقُولَ فَرَقْتَ بَيْنَ بَنِي إِسْرَابِيلَ وَلَمْ تَرْقُبْ قَوْلِي﴾ [طه:٩٤]، موقفه فقال: ﴿إِنِي خَشِيتُ أَنْ تَقُولَ فَرَقْتَ بَيْنَ بَنِي إِسْرَابِيلَ وَلَمْ تَرْقُبُ قَوْلِي﴾ [طه:٩٤]، أي: خشيت إن خرجت عنهم وتركتهم أن يتفرقوا فتقول لي: إنك فرقت جماعتهم؛ لأن هارون لو خرج لتبعه جماعة ممن لم يعبد العجل وتخلف مع السامري عند العجل آخرون، وربما أفضى ذلك إلى القتال بينهم. فتقول: لم تعمل بوصيتي لك فيهم وتحفظها، ومراده بوصية موسى عَيْهِ السَّكُمُ له قوله هو: ﴿اخْلُفْنِي فِي قَوْمِي وَأَصْلِحُ﴾ [الأعراف:٢٤٦] قال أبو بوصية موسى عَيْهِ السَّكُمُ له قوله هو: ﴿اخْلُفْنِي فِي قَوْمِي وَأَصْلِحُ﴾ [الأعراف:٢٤٦] قال ابن جريح رَجَهُ أللَّهُ: لم تنتظر قولي ما أنا صانع. فاعتذر هارون إلى موسى عَيْهِ السَّكُمُ ها هنا بحذا، واعتذر إليه في (الأعراف) بما حكاه الله عَرَقِبَلَ عنه حيث قال: ﴿إِنَّ الْقَوْدِي وَكَادُوا يَقْتُلُونَنِي ﴾ [الأعراف) عما حكاه الله عَرَقِبَلَ عنه حيث قال: ﴿إِنَّ الْقَوْدِي وَكَادُوا يَقْتُلُونَنِي ﴾ [الأعراف:٢٠٥].

الرابعة: أنَّ الخطاب بهذه الصِّيغة هو من (حطاب التَّحبب التَّحنن والاستعطاف).

<sup>(</sup>١) التَّحرير والتَّنوير (١٦/٢٩٢).



## التاسع عشر: ﴿يَا وَيْلَنَا﴾:

# ١ - مواضع ورود هذه الصِّيغة:

أما مواضع ورود هذه الصِّيغة فهي ستَّة: [الأنبياء: ١٤]، [الأنبياء: ٢٤]، [الأنبياء: ٢٦]. [الأنبياء: ٣١].

# ٢ - معنى (الويل):

"(الويل): لفظ دالٌ على الشرِّ أو الهلاك(١)، ولم يسمع له فعل من لفظه؛ فلذلك قيل: هو اسم مصدر، وقيل: هو مصدر امتنع العرب من استعمال فعله؛ لأنَّه لو صُرِّف لوجب اعتلال فائه وعينه، وذلك بأن يجتمع فيه إعلالان، أي: فيكون تقيلًا. و(الويلة): البليَّة. وهي مؤنَّث (الويل)، قال عَرَّفِجَلَّ: ﴿وَيَقُولُونَ يَا وَيْلَتَنَا ﴾ [الكهف:٤٩]"(٢).

ويستعمل (الويل) بدون حرف نداء كما في الآية (٣)، ويستعمل بحرف النّداء كقوله عَرَّقِجَلَّ: ﴿قَالُوا يَا وَيْلَنَا إِنَّا كُنَّا ظَالِمِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٤]، كما يقال: (يا حسرتا).

#### ٣ - موقعه من الإعراب:

"فأمَّا موقعه من الإعراب فإنَّه إذا لم يضف أُعْرِب إعرابَ الأسماء المبتدأ بها، وأُحْبر عنه بلام الجرِّ، كما في هذه الآية، وقوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿وَيْلُ لِلْمُطَفِّفِينَ ﴾ [المطففين: ١].

<sup>(</sup>۱) انظر: لسان العرب، مادَّة: (ویل) (۷۳۷/۱۱)، تمذیب اللغة، مادَّة: (ویل) (۳۲٦/۱۰)، وانظر: روح المعانی (۲۸/۳۰).

<sup>(</sup>٢) بتصرُّف عن (التَّحرير والتَّنوير) (٥٧٦/١).

<sup>(</sup>٣) يعني قول الله عَزَقِجَلَّ: ﴿فَوَيْلُ لِلَّذِينَ يَكْتُبُونَ الْكِتَابَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ ثَمَنَا قَلِيلًا فَوَيْلُ لَهُمْ مِمَّا يَكْسِبُونَ﴾ [ البقرة:٧٩].



قال الجوهريُّ رَحِمَهُ اللَّهُ: وينصب فيقال: ويلًا لزيد (١) وجعل سيبويه رَحِمَهُ اللَّهُ ذلك قبيحًا (٢)، وأوجب إذا ابتدئ به أن يكون مرفوعًا، وأمَّا إذا أضيف فإنَّه يضاف إلى الضَّمير غالبًا كقوله عَرَّوَجَلَّ: ﴿وَقَالَ الذينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَيْلَكُمْ ثَوَابُ اللَّهِ خَيْرٌ لِمَنْ آمَنَ ﴾ الضَّمير غالبًا كقوله عَرَّوَجَلَّ: ﴿وَقَالَ الذينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَيْلَكُمْ ثَوَابُ اللَّهِ خَيْرٌ لِمَنْ آمَنَ ﴾ [القصص: ٨٠]، وقوله عَرَّوَجَلَّ: ﴿وَيْلَكَ آمِنْ ﴾ [الأحقاف: ١٧]، فيكون منصوبًا، وقد يضاف إلى الاسم الظَّاهر فيعرب إعراب غير المضاف كقول النَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لأبي بصير رَضَاللَّهُ عَنْهُ (٣):

# ((وَيْلُ أُمِّهُ مِسْعَرَ حَرْب))(١).

<sup>(</sup>١) انظر: الصِّحاح، للجوهريِّ، مادَّة: (ويل) (١٨٤٦/٥).

<sup>(</sup>٢) ونصُّ عبارة سيبويه رَحِمَهُ أَللَهُ في (الكتاب): "وأمَّا قوله جَلَّ وَعَلَا: "﴿ وَيْلُ يَوْمَبِذٍ لِلْمُكَذِّبِينَ ﴾ [المرسلات: ١٥]، و﴿ وَيْلُ لِلْمُطَقِفِينَ ﴾، فإنَّه لا ينبغي أن تقول: إنَّه دعاء ههنا؛ لأنَّ الكلام بذلك قبيح، واللَّفظ به قبيح، ولكنَّ العباد إثمَّا كلِّموا بكلامهم، وجاء القرآن على لغتهم وعلى ما يعنون، فكأنَّه -والله أعلم - قيل لهم: وكنَّ العباد إثمَّا كلِّموا بكلامهم، وجاء القرآن على لغتهم وعلى ما يعنون، فكأنَّه -والله أعلم - قيل لهم: ووَيْلُ لِلْمُطَقِفِينَ ﴾، و﴿ وَيْلُ لِلْمُكَذِّبِينَ ﴾، أي: هؤلاء ممن وجب هذا القول لهم؛ لأنَّ هذا الكلام إنما يقال لصاحب الشر والهلكلة، فقيل: هؤلاء ممَّن دخل في الشَّر والهلكة، ووجب لهم هذا". الكتاب، لسيبويه (٢/١٥).

<sup>(</sup>٣) هو أبو بصير الصَّحابي رَضَوَالِلَهُ عَنهُ، واسمه عتبة بن أسيد -بفتح الهمزة وكسر السِّين - بن جارية -بالجيم - بن عوف أسد بن عبد الله ابن أبي سلمة بن عبد الله بن غيرة -بكسر الغين المعجمة وفتح المثنَّاة تحت - بن عوف بن ثقيف الثَّقفي، حليف بني زهرة، وهو مشهور بكنيته. توقي في حياة رسول الله صَاَّالِلهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، وكانت وفاته بسيف البحر -بكسر السِّين - وهي ساحله في الموضع الذي أقام فيه، وجاءه المستضعفون من المؤمنين من (مكَّة)، فأقاموا هناك حتَّى بلغوا (ستِّين) أو (سبعين)، وكان أبو بصير رَضَالِيَهُ عَنهُ كبيرهم، وهو أوّل من أقام هناك، وقصَّته مشهورة في (صحيح البخاري) [كما سيأتي] وغيره. وتوفي بعد (صلح الحديبية). وقيل: (فتح مكَّة)، وكان الصُّلح في ذي القعدة، سنة (ستِّ) من الهجرة، و(فتح مكَّة) في رمضان سنة (ثمان)، وصلَّى عليه أصحابه، أبو جندل والباقون، ودفنوه هناك رَضَالِيَهُ عَنهُ. تقذيب الأسماء رمضان سنة (ثمان)، وانظر: الإصابة (٤٣٣/٤)، معرفة الصَّحابة (٢١٣٢/٤).

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري [٢٧٣١]. قال الحافظُ رَحِمَهُ اللّهُ في (الفتح): "((وَيْلُ أُمِّه)) وهي كلمة ذمِّ تقولها العرب في المدح ولا يقصدون معنى ما فيها من الذَّمِّ؛ لأنَّ (الويل) الهلاك فهو كقولهم: (لأمِّه الويل). قال بديع الزمان: والعرب تطلق: (تربت يمينه) في الأمر إذا أهمَّ. ويقولون: (ويل أمِّه)، ولا يقصدون الذَّم. و(الويل) يطلق على العذاب والحرب والزَّجر..". فتح الباري (٥/ ٥٥). وانظر: عون المعبود (٧/ ٣١٩)، نيل الأوطار (٢/ ٣١٩). والحاصل أنَّ قوله صَالَّ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ((وَيْلُ أُمِّه مِسْعَرَ حَرْبٍ)) قد ورد (الوَيْل) فيه=



ولما أشبه في إعرابه المصادر الآتية (١) بدلًا من أفعالها نصبًا ورفعًا مثل: (حمدًا للهِ وصبرٌ جميل)، قال أكثر أئمَّة العربيَّة: إنَّه مصدر أُميتَ فعله. ومنهم من زعم أنَّه اسم وجعل نصبَه في حالة الإضافة نصبًا على النِّداء بحذف حرف النِّداء؛ لكثرة الاستعمال، فأصل: (وَيلَه): يا ويله، بدليل ظهور حرف النِّداء معه في كلامهم. وربَّما جعلوه كالمندوب فقالوا: (ويُلاه). وقد أعربه الزَّجاج كذلك [في (سورة طه): ٦١، كما سيأتي]. ومنهم من زعم أنَّه إذا نصب فعلى تقدير (فعل)"(٢).

قال الزَّحاج رَحِمَهُ اللَّهُ أَنَّ فِي قوله عَنَّوَجَلَّ: ﴿ وَيْلَكُ مْ لَا تَفْ تَرُوا عَلَى اللَّهِ كَذِبًا ﴾ [طه: ٦١]: يجوز أن يكون التَّقدير: (ألزمكم الله ويلا). ويجوز أنَّ (ويل) كلمةُ مركَّبةُ من: (وَيْ) بمعنى الحُنزن، ومن مجرورٍ باللام المكسورة، فلمَّا كثر استعمال اللام مع (وَيْ) صيَّروهما حرفًا واحدًا، فاختاروا فتح اللام كما قالوا: (يَالَ ضَبَّةَ) (أ) ففتحوا اللام، وهي في

= بمعنى التَّعَجُّب والمدح، و((مِسْعَرَ حُرْبٍ))، أي: موقد حرب، يقال: سعرت النَّار وأسعرتها فهي مسعورة ومسعرة. و(المسعر): الخشب الذي تسعر به النَّار أي: توقد. و(المِسعر) و(المِسْعار): ما تُحرِّكُ به النارُ من آلَةِ الحديد. يَصِفُه بالمبالغة في الحرْب والنَّحدة. ويُجْمعان على مَساعر ومَساعير. وفي (الفتح): "قال الخطابي: كأنَّه يصفه بالإقدام في الحرب والتَّسعير لنارها". انظر: فتح الباري، لابن حجر (٥/٠٥٠)، النَّهاية، مادَّة: (سعر) (٢/٩٢٩)، ومادَّة: (ويل) (٥٣٢/٥)، ومادَّة: (هبل) (٥/٢٥)، تفسير غريب ما في الصَّحيحين، للأزدي (ص: ١٩١)، شرح سنن ابن ماجه، لمغلطاي (٩٨٥/١)، شرح صحيح البخاري، لابن بطال (٩/٩٢٩).

- (١) أي: أشبهه في (الوزن والإعراب)، ف: (حمدًا) مصدر ناب عن فعله، أو مفعول مطلق لفعل محذوف..
  - (٢) التَّحرير والتَّنوير (١/٥٧٦).
  - (٣) معاني القرآن وإعرابه، للزَّحاج (٣٦٠/٣).
- (٤) (ضبة بن أد) بطن من طابخة، من العدنانيَّة، وهم (بنو ضبة) بن أد بن إلياس بن مضر بن نزار بن معد بن عدنان، وهم من جمرات العرب الثَّلاث. منازلهم كانت منازلهم في جوار (بني تميم) إخوتهم، بالنَّاحية الشَّمالية التهامية من (بحد)، ثمَّ انتقلوا في الإسلام إلى (العراق) بجهة (النعمانية). معجم قبائل العرب (٢٢١/٢)، معجم البلدان (٢٧٦/٢). وجاء في (موقعة الجمل) أنَّه لم يبق حول الجمل عامريُّ مكتهلُّ إلا أصيب، يتسرَّعون إلى الموت، فقال القعقاع: يا بحير بن دلجة، صح بقومك فليعقروا الجمل قبل أن يصابوا وتصاب أمُّ المؤمنين، فقال: (يال ضبة)، يا عمرو بن دلجة، ادع بي إليك، فدعا به، فقال: أنا آمن حتَّى أرجع؟ قال: نعم. قال: فاحتتَّ ساق البعير، فرمى بنفسه على شقّه وجرجر البعير. والقصة=



الأصل مكسورة. وهو يستعمل دعاء وتعجُّبًا وزجرًا مثل قولهم: (لا أب لك)، و (ثكلتك أمُّك). ومعنى: ﴿فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكْتُبُونَ الْكِتَابَ ﴿ [البقرة: ٢٩] دعاءٌ مستعملٌ في إنشاءِ الغضب والزَّجر (١).

وقوله عَرَّوَعَلَّ: "﴿ يَا وَيْلَنَا ﴾ هو نداء مضاف، والمعنى: يقول الكفَّار: (تعال يا ويل فهذا زمانك وأوانُك)، وقيل: هو منصوب على المصدر، والمنادى محذوف كأهَّم قالوا لبعضهم: (يا هؤلاء ويلا لنا)، فلمَّا أضاف حذف اللام الثَّانية. وقال الكوفيُّون: اللام الأولى هي المحذوفة، وأصله: عندهم: (وي لنا)، وقد أجازوا: (ويل زيد) -بفتح اللام-، وهي عندهم (لامُ الحرِّ)، و(لام الحرِّ) لا تفتح مع غير المضمر، وأجازوا الضَّم، وفي ذلك دليل ظاهرٌ بيِّن أنَّ الثَّانية هي المحذوفة".

#### ٤ – إجمال ما يستفاد:

إنَّ (ما ولي المنادَى) في هذه الصِّيغة من الخطاب معناه متقارب..

<sup>=</sup>طويلة..انظر: تاريخ الطَّبري (٥١/٣)، الفتنة ووقعة الجمل، لسيف بن عمر الضَّبي الأسدي (ص:١٦٦)، نماية الأرب في فنون الأدب (٤٧/٢٠).

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه، للزَّحاج (٣٦٠/٣)، التَّحرير والتَّنوير (١/٧٧٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: مشكل إعراب القرآن الكريم، لمكى (٦٠٦/٢)، وانظر: تاج العروس، مادَّة: (ويل) (٢٠٦/٣١).

<sup>(</sup>٣) انظر: الفرق بين الفرق بين (ويح) و (ويل) مفصَّلًا في (الفروق) (ص:٥٧٩).

<sup>(</sup>٤) الصِّحاح، للجوهري مادَّة: (ويل) (١٨٤٦/٥)، لسان العرب (٢١/٧٣٧)، مختار الصِّحاح (ص: ٧٤٠).



وهو يدلُّ على أنَّه لا مفرَّ ولا مهربَ من بأس الله عَنَّوَجَلَّ المحيط. وأنَّه لا ينفعهم ركضٌ، ولا ينقذهم فرارُ. وهو من تفجع المفجوء الذي تتكشَّفُ له الحقيقة المروِّعة بغتةً، فيدعو بالويلِ والهلاك، ويعترف ويندم، ولكن بعد فوات الأوان!

## العشرون: ﴿يَا عِبَادِيَ ﴾ [العنكبوت:٥٦]:

وقد سبق ما يتعلَّقُ بمعنى هذه الصِّيغة، ومواضعها في (النِّداءاتِ العَامَّةِ)، وقد سبق أيضًا بيان أنَّه من (نداء الإضافة).

# الحادي والعشرون: ﴿ يَا أَهْلَ يَثْرِبَ ﴾ [الأحزاب: ١٣]:

في موضع واحد. وقد سبقَ ما يتعلَّقُ بمعنى هذه الصِّيغة، ومواضعها في (النِّداءاتِ العَامَّةِ).

# الثاني والعشرون: ﴿ يَا نِسَاءَ النَّبِيَّ ﴾:

في موضعين، [الأحزاب: ٣٠]، [الأحزاب: ٣٢].

وقد سبق ما يتعلَّقُ بمعنى هذه الصِّيغة، ومواضعها في (النِّداءاتِ العَامَّةِ)، وقد سبق بيان أنَّه من (نداء النِّسبة).



#### الثالث والعشرون: ﴿يَا حَسْرَتَا﴾:

### ١ - ورود هذه الصيغة:

في موضع واحد من [سورة الزُّمر:٥٦].

وقد أفردتُ (خطاب التحسر..) بالبحث في (أساليب الخطاب في القرآن)(١).

## ٢ - بيان مادَّة: (حسر):

يقال: (حَسَرَ كُمَّه عن ذراعه): كَشَفه، وبابه: ضرب، و(الانحسار): الانكشاف، و(حَسَر البعير) أعيا، وحَسَرَه غيره، و(اسْتَحْسَر) أيضًا: أعيا، ومنه قوله عَرَّفَكَلَّ: ﴿وَلا يَسْتَحْسِرُونَ﴾ [الإسراء: ٢٩]، وقوله عَرَّفَكَلَّ: ﴿وَلا يَسْتَحْسِرُونَ﴾ [الأنبياء: ٩]، وقوله عَرَّفَكَلَّ: ﴿وَلا يَسْتَحْسِرُونَ﴾ [الأنبياء: ٩]، ووله عَرَفَكَلَّ إِنْ فَلُولُ مَدَى، وما أشبه ذلك، و(حَسَرَ بصرُه يَحْسِرُ حُسُورًا)، أي: كُلَّ وانْقَطَعَ نَظَرُهُ مِنْ طُول مَدى، وما أشبه ذلك، فهو (حَسِرُ) و(خَسُورٌ) أيضًا. وبابه: (حلس). و(الحَسْرَةُ): أشدُّ التلهُّف على الشيء الفائت. تقول منه: (حَسِرَ على الشيء) بالكسر —من باب طَرِب يَحْسَرُ حَسَرًا وحَسَرَة، فهو (حَسِرُ). و(حَسَرْتُ غيري تَحْسِيرًا)، و(التَّحسر) أيضًا: التَّلهف.."(٢).

#### ٣ - تفسير الآية:

أي: بادروا واحذروا أن تقول نفس. وقال الزَّجاج رَحِمَهُ اللَّهُ ("): خوف أن تصيروا إلى حال تقولون هذا القول: ﴿ يَا حَـسْرَتَا ﴾ (يا ندامتا)، والتَّحسر الاغتمام على ما فات،

<sup>(</sup>۱) انظر: أساليب الخطاب في القرآن لكريم، للدكتور عبد القادر محمد المعتصم دهمان، طبع في وزارة الأوقاف، الوعي الإسلامي، الإصدار مائة وأحد عشر، غراس للنشر والتوزيع، الكويت [٤٣٦] من (٥٣١/١) إلى (٥٤٥/١).

<sup>(</sup>٢) انظر: مادَّة: (حسر) في المختار الصِّحاح)، (ص:١٦٧)، لسان العرب (١٨٧/٤)، العين (١٣٣/٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: معاني القرآن وإعرابه، للزَّحاج (٣٥٨/٤ - ٣٥٩).



وأراد: يا حسرتي، على الإضافة، لكن العرب تحوِّل (ياء الكناية) ألفًا في الاستغاثة، فتقول: (يا حسرتا)، و(يا ندامتا)، وربما ألحقوا بما الياء بعد الألف ليدلَّ على الإضافة، وكذلك قرأ أبو جعفر رَحَمَدُاللَّهُ: ﴿يا حسرتاى﴾(١).

وقيل: معنى قوله: ﴿ يَا حَسْرَتَا ﴾: (يا أَيَّتُها الحسرة هذا وقتك)، ﴿ عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِى جَنْبِ اللَّهِ ﴾ ( أَنَّ عَلَى الله عَزَّوَجَلَّ، وقيل: في حقِّ الله عَزَّوَجَلَّ، وقيل: في أَمْر الله عَزَّوَجَلَّ، وقيل: في قرْبِ الله عَزَّوَجَلَّ، وقيل: في قرْبِ الله عَزَّوَجَلَّ، وقيل:

ومن قال من المفسّرين: (الجنْب): القُرْب، فإنَّ المعنى (في قُرْب الله عَرَّوَجَلَّ وجواره)، كما يقال: (فلان يعيش في جَنْب فلان)، أي: في قُرْبه وجواره، فعلى هذا يكون المعنى: (على ما فرَّطْتُ في طلب قُرْب الله عَرَّوَجَلَّ). ﴿وَإِنْ كُنْتُ لَمِنَ السَّاخِرِينَ ﴾ المستهزئين بدين الله عَرَوَجَلَّ وكتابه ورسوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ والمؤمنين. ولم يكفه أن ضيَّع طاعة الله عَرَقِجَلَّ حعل يسخرُ بأهل طاعته (٤).

وقوله عَرَّهَ عَلَّ ﴿ أَن تَقُولَ نَفْ سُ ﴾ في موضع المفعول له بتقديرِ مضافٍ. وقدَّره الزَّمَخشريُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ (٥): كراهة، وهو منصوب بفعلِ محذوف يدلُّ عليه ما قبل، أي: أنذركم

<sup>(</sup>۱) انظر القراءة في (تحبير التَّيسير في القراءات العشر)، لابن الجزري (ص:٥٣٦)، الكشاف (٢٠٤/٤)، التِّبيان في إعراب القرآن (٢١٥/٢)، إملاء ما منَّ به الرَّحمن (ص:٢١٥)، نظم الدُّرر (٢٣/٦٤)، تفسير القرطبي (٢١/١٥)، الكشف والبيان (٨/٤٦)، زاد المسير (٤/٤٢)، التَّحرير والتَّنوير (٢٤/٥٤)، البحر المديد (٥/٥)، الدُّر المصون (١٩/٦)، الحرر الوجيز (٤/٨٥)، البغوي (٩٨/٤).

<sup>(</sup>۲) تفسير البغوي (2/ (۹۸)، وانظر: تفسير القرطبي (۱۰/ (۲۷)، ابن عادل (۱۲/ (۳۳)، السمعاني (۲/ (۲۷)، البغوي (/ (۲۷)).

<sup>(</sup>٣) انظر: زاد المسير (٤/٤)، روح المعاني (١٧/٢٤)، تفسير النَّيسابوري (١١/٦)، ابن عادل (٥٣٣/١٦)، الخازن (٨٢/٦)، الرَّازي (٦٦/٢٧)، تفسير القرطبي (٢٧١/١٥)، النسفي (١٨٨/٣).

 <sup>(</sup>٤) انظر: تفسير الطبري (٢١/٥١٣)، القرطبي (٥١/١١)، البحر المحيط (٩/٤١)، تفسير البغوي (٩٨/٤)،
 الكشف والبيان (٨/ ٢٤٧)، الرازي (٢٧/٢٧)، الدر المنثور (٢/١٤١)، الخازن (٢/٢٤).

<sup>(</sup>٥) قال الرَّمْشريُّ رَحِمَهُ اللَّهُ في (الكشاف): ﴿أَن تَقُولَ نَفْشُ كراهة أن تقول. فإن قلتَ: لم نكِّرت؛ قلتُ: لأنَّ المراد بها بعض الأنفس، وهي نفس الكافر. ويجوز أن يراد: نفس متميِّزة من الأنفس، إمَّا بلحاجٍ في الكفر شديد. أو بعذاب عظيم. ويجوز أن يراد التَّكثير. وقرىء: ﴿يَا حَسرتَاى﴾،=



وأمركم بأحسن ما أنزل إليكم كراهة أن تقول، ومن لا يشترط للنَّصب اتحاد الفاعل يجوِّزُ كون النَّاصب ﴿وَأَنِيبُوا﴾ [الزمر: ٥٥]، أو ﴿وَاتَّبِعُوا﴾ [الزمر: ٥٥]، وأيًّا ما كان فهذه الكراهة مقابل الرِّضا دون الإرادة، فلا اعتزال في تقديرها(١).

وهو أولى من تقدير (مخافة) -كما فعل الحوفيُّ رَحِمَهُ أَللَّهُ (٢) - حيث قال:..

=على الجمع بين العوض والمعوَّض منه. و(الجنب): الجانب، يقال: (أنا في جنب فلان وجانبه وناحيته)، و(فلان ليِّن الجنب والجانب)، ثمَّ قالوا: (فرَّط في جنبه وفي جانبه)، يريدون في حقِّه، وهذا من باب الكناية؛ لأنَّك إذا أثبت الأمر في مكان الرَّجل وحيِّزه، فقد أثبته فيه. ومنه قول النَّاس: (لمكانك فعلت كذا)، يريدون: لأجلك. وقيل: ﴿فَرَّطَتُ فِي جَنبِ الله﴾ على معنى: فرَّطتُ في ذاتِ الله عَرَّوَجَلَّ. فإن قلت: فمرجع كلامك إلى أنَّ ذكر (الجنب) كلا ذكر سوى ما يعطى من حسن الكناية وبلاغتها، فكأنَّه قيل: فرَّطت في الله عَرَوَجَلَّ، فلم معنى فرَّطت في الله عَرَوَجَلَّ وعبادة الله عَرَوَجَلَّ، وما أشبه ذلك. بتصرف عن (الكشاف) (١٤٠٤).

- (١) والحاصل أنَّ مذهب المعتزلة أنَّ الله عَرَقِجَلَ لا يشاء المعاصي والكفر، ومعلومٌ أنَّ عقيدة أهل السنة والجماعة الإيمانُ بأنَّ ما شاء الله عَرَقِجَلَ كان، وما لم يشأ لم يكن، وأنَّه ما في السَّموات والأرض من حركةٍ ولا سكونٍ إلا بمشيئة الله عَرَقِجَلَ، لا يكون في ملكه إلا ما يريد، وهو حالقٌ لأفعال العباد. وقد فرَّقوا -أي: أهل السنَّة والجماعة بين الإرادة الكونيَّة والإرادة الشَّرعيَّة فقالوا: الفرق بين الإرادتين: ١ الإرادة الكونيَّة والإرادة الشَّرعيَّة لا بدَّ أنَّه يحبُّها ويرضاها. فالله قد يحبُّها الله عَرَقِجَلَ ويرضاها، وقد لا يحبُّها ولا يرضاها والإرادة الشَّرعيَّة لا بدَّ أنَّه يحبُّها ويرضاها. فالله عَرَقِجَلَ أراد المعصية كونًا ولا يرضاها شرعًا. ٢ والإرادة الكونيَّة مقصودة لغيرها، كخلق إبليس وسائر الشُّرور لتحصل بسبب ذلك المجاهدة والتَّوبة والاستغفار وغير ذلك من المحابِّ. والإرادة الشَّرعيَّة مقصودة لذاتما، فالله عَرَقِجَلَ أراد الطَّاعة كونًا وشرعًا وأحبَّها ورضيها. ٣ الإرادة الكونيَّة لا بدَّ من وقوعها، والإرادة الشَّرعيَّة لا يلزم وقوعها فقد تقع وقد لا تقع. الخ. انظر: روح المعاني (٨٠/٥)، تفسير القاسمي والإرادة الشَّرعيَّة لا يلزم وقوعها فقد تقع وقد لا تقع. الخ. انظر: روح المعاني (٨٠/٥)، تفسير ابن جزي (٣/١٩٠١)، التَّحرير والتَّنوير (٢٧٠/٢)، إيثار الحقّ (ص:٢٣٢)، لوامع الأنوار البهيَّة (١/٣٥٨)، الاستقامة (١/٥١٥)، الزُّهد والورع والعبادة (ص:٢٤٢).
- (۲) هو على بن إبراهيم بن سعيد أبو الحسن الحوفيُّ ثمَّ المصريُّ النَّحوي الأوحد، وله التَّفسير المسمى بـ: (البرهان في تفسير القرآن) كتب في بعض المواضع هكذا، وهو تفسير جيِّدٌ في أربعة أسفار ضخام، وأعرب فيه ما يحتاج إلى إعراب، وكتاب: (إعراب القرآن) في (عشر) مجلَّدات أخر، أخذ عن الأدفوي وأخذ عنه خلق كثير من المصريين، وكانت وفاته سنة (ثلاثين وأربعمائة). طبقات المفسِّرين، لأحمد بن محمَّد الأدنروي كثير من المشوطيِّ (ص:۸۳)، طبقات المفسِّرين، للدَّاوديِّ (١١٠/١).



أي: أنذرناكم مخافة أن تقول<sup>(۱)</sup>. وابن عطيَّة رَحِمَهُ ٱللَّهُ جعل العامل ﴿أَنِيبُوا﴾، ولم يقدِّر شيئًا من الكراهة والمخافة حيث قال: أي: أنيبوا من أجل أن تقول<sup>(۱)</sup>.

أقول: ولكنَّ الزَّمِخشريَّ رَحِمَهُ أللَّهُ هنا لم يتعرَّض لهذه المسألة العقديَّة، وإنما أراد بالكراهة ما يقابل الرِّضا دون الإرادة، حيث كره الكافر ما قدَّمت يداه في الدُّنيا وتحسَّر على ذلك. وهو أولى من تقدير: (مخافة)؛ لأنَّه أدلُّ على التَّحسر، فيكون الاحتراز عن قول المعتزلة من كون الإنذار لأجل كراهية وقوع ما لا يشاؤه الله عَرَّوَجَلَّ من كفركم وتحسُّركم. وذلك لا يفهم من تقدير الزَّمخشري هنا.

وذهب بعض النُّحاة إلى أنَّ التَّقدير: (لئلَّا تقول)، وكذلك تنكير: ﴿تَكَلَّمُ نَفْسُ وَدهب بعض النُّعام. وحوِّز أن يكون للتَّبعيض؛ لأنَّ القائل بعض الأنفس، واستظهره أبو حيَّان رَحِهَ وُاللَّهُ عَلَى: ويكفي ذلك في الوعيد؛ لأنَّ كلَّ نفسٍ يحتمل أن تكون ذلك. وحوِّز أيضًا أن يكون للتَّعظيم، أي: نفس متميِّزة من الأنفس، إمَّا بلحاحٍ في الكفر شديد، أو بعذاب عظيم، وليس بذاك (٤).

وقوله عَزَقِجَلَّ: ﴿ يَا حَسْرَتَا ﴾ بالألف بدل (ياء الإضافة)، والمعنى: (يا حسرتي احضري) فهذا وقتك. وقرأ ابن كثير في الوقف ﴿ يا حسرتاه ﴾ بحاء السَّكت (٥٠). وقرأ أبو جعفر رَحَمَهُ اللَّهُ: ﴿ يا حسرتى ﴾ بياء الإضافة (٢٠) . . .

<sup>(</sup>١) وهو قول أبي البقاء العكبري. انظر: التّبيان (٢١٥/٢)، البحر المحيط (٢١٣/٩)، ابن عادل (٣١/١٦).

<sup>(</sup>٢) المحرَّر الوجيز (٤/٥٣٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: البحر المحيط (٢٦٢/٥).

<sup>(</sup>٤) أي: لأنَّ التَّحسُّر يقع على كلِّ نفسٍ كافرة..

<sup>(</sup>٥) روح المعاني (١٧/٢٤)، وانظر: الكشاف (٣/٤٠٤)، تفسير أبي السُّعود (٢٦٠/٧)، البحر المحيط (٥) روح المعاني (٢١٣/٩)، فتح القدير (٤٠/٤).

<sup>(</sup>٦) روح المعاني (١٧/٢٤)، الكشاف (٣٠٤/٤)، البحر المحيط (٢١٣/٩)، ابن عادل (٦١٣/١)، المحرَّر المحرَّد المحرَّد البشر (ص:٤٨٢)، النَّسفي (٩٢/٤)، الكشف والبيان (٨/٤٤)، إتحاف فضلاء البشر (ص:٤٨٢).



..وعنه: ﴿يا حسرتاى﴾ -كما سبق-، بالألف والياء التَّحتية مفتوحة أو ساكنة جمعًا بين العوض والمعوض كذا قيل (١). ولا يخفى أنَّ مثل هذا غير جائز اللَّهمَّ إلا شاذًا استعمالًا وقياسًا، فالأوجه أن يكون ثنَّى الحسرة مبالغة على نحو: (لبيك وسعديك)، وأقام بين ظهريهم وظهرانيهم على لغة: (بلحرث بن كعب) (٢) من إبقاء المثنى على الألف في الأحوال كلِّها، واختار ذلك صاحب (الكشف) (٣).

ومنهم من جوَّز أن تكون التَّثنية على ظاهرها على تلك اللَّغة، والمراد حسرة فوت الجنَّة وحسرة دخول النَّار، واعتبار التَّكثير أولى لكثرة حسراتهم يوم القيامة ﴿نَفْشُ عَلَى مَا فَرَّطْتُ ﴾ أي: بسبب تفريطي فرعلى تعليلية، و ﴿ما مصدرية كما في قوله عَرَّقِجَلَّ: ﴿وَلِمُ الله على مَا هَدَاكُم ﴾ [البقرة: ١٨٥]، والتَّفريط التَّقصير (أ). ﴿أَن تَقُولَ تعليل للأَوَامر في قوله عَرَّقِجَلَّ: ﴿وَأَنِيبُوا إِلَى رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ ﴾ [الزمر: ٥٥]، ﴿وَاتَّبِعُوا أَحْسَنَ مَا أَنْزَلَ ﴾ [الزمر: ٥٥]، ﴿وَاتَّبِعُوا أَحْسَنَ مَا أَنْزَلَ ﴾ [الزمر: ٥٥]، على حذف (لام التَّعليل) مع (أَنْ) وهو كثير.

<sup>(</sup>۱) انظر: الكشاف (۲/۲۳)، تفسير أبي السُّعود (۲۲۰/۷)، البحر المديد (۲۷۰/۲)، الكشف والبيان (۲۲/۸) انظر: الوجيز (۲۸/۲۶)، الرازي (۲۲/۲۷)، التَّحرير والتَّنوير (۲۶/۸)، وكذلك قرأ أبو جعفر رَحِمَهُ اللَّهُ: ﴿يا حسرتاى﴾، ومعنى الجمع بين العوض والمعوض هنا أنَّه جمع بين (الألف) التي هي عوض عن (الياء)، وبين (الياء) وكلاهما موجود.

<sup>(</sup>٢) (بلحرث) قبيلة صغيرة العدد تسكن بقرب (ديرة المسارحة) بين (جيزان) و(ميدي). معجم قبائل العرب (١٠٢/١)، وانظر: تاريخ الطَّبري (٢٣/١١).

<sup>(</sup>٣) الكشف والبيان، للتَّعلي (١١/٨٤٤). و(صاحب الكشف) هو أحمد بن محمَّد بن إبراهيم الثَّعلي، أبو إسحاق، مفسِّرٌ، من أهل (نيسابور) له اشتغال بالتَّاريخ. كان إمامًا كبيرًا، حافظًا للُّغة، بارعًا في العربيَّة، روى عن أبي طاهر بن خزيمة وأبي محمد المخلدي. أخذ عنه الواحديُّ. من كتبه (عرائسُ المحالس) في قصص الأنبياء، و(الكشف والبيان في تفسير القرآن) يعرف (بتفسير النَّعليي). توفي سنة [٢٧٤ه]. انظر: الأعلام (٢١٢/١)، بغية الوعاة (٢٥٦/١)، وانظر: تذكرة الحقَّاظ، للذَّهبي (٣٣/١)، طبقات الفسِّرين، الشَّافعية، لابن قاضي شهبة (٢/٣٠١)، طبقات الشَّافعية الكبرى، للسُّبكي (٤/٨٥)، طبقات المفسِّرين، للسُّيوطي (ص:١٧)، معجم المؤلِّفين (٢/٠٦)، وفيات الأعيان (٢/٩٠١)، الوافي بالوفيات (٤/٨٤١)، تاريخ ابن الوردي (٢/٣٢)، تاريخ الإسلام (٢/٩٠١).

<sup>(</sup>٤) بقليل من التَّصرُّف عن (روح المعاني) (٢٤/ ٦٦/١٦).



وفيه حذف (لا النَّافية) بعد (أن)، وهو شائع أيضًا كقوله عَزَّقِجَلَّ:

﴿ وَهَذَا كِتَابُ أَنْزَلْنَاهُ مُبَارَكُ فَاتَّبِعُوهُ وَاتَّقُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ أَنْ تَقُولُوا إِنَّمَا أُنْزِلَ الْكِتَابُ عَلَى طَابِفِتَيْنِ مِنْ قَبْلِنَا وَإِنْ كُنَّا عَنْ دِرَاسَتِهِمْ لَغَافِلِينَ ﴿ أَوْ تَقُولُوا لَوْ أَنَّا أُنْزِلَ عَلَى طَابِفِتَيْنِ مِنْ قَبْلِنَا وَإِنْ كُنَّا عَنْ دِرَاسَتِهِمْ لَغَافِلِينَ ﴿ أَوْ تَقُولُوا لَوْ أَنَّا أُنْزِلَ عَلَيْنَا الْكِتَابُ لَكُنَّا أَهْدَى مِنْهُمْ ﴾ [الأنعام:٥٥٥ – ١٥٧]، وكقوله عَنَّوَجَلَّ: ﴿ فَلا تَتَبِعُوا الْهَوَى قَلْنِنَا الْكِتَابُ لَكُنَّا أَهْدَى مِنْهُمْ ﴾ [الأنعام:٥٥٥ – ١٥٧]، وكقوله عَنَّوَجَلَّ: ﴿ فَلا تَتَبِعُوا الْهَوَى أَنْ تَعْدِلُوا ﴾ [النساء:١٣٥] (١٠).

"وتنكير ﴿نَفْ ـ سُ للنَّوعيَّة، أي: أن يَقول صنف من النُّفوس، وهي نفوس المشركين، فهو كقوله عَرَّقِجَلَّ: ﴿عَلِمَتْ نَفْسُ مَا أَحْضَرَتْ ﴾ [التكوير:١٤].

وحرف (يا) في قوله: ﴿يَاحَـسْرَتَا﴾ استعارة مكنيَّة بتشبيه الحسرة بالعاقل الذي ينادَى ليقبل، أي: (هذا وقتك فاحضري)، والنِّداء من روادف المشبَّه به المحذوف، أي: (يا حسرتي احضري فأنا محتاجٌ إليك)، أي: إلى التَّحسر، وشاع ذلك في كلامهم حتَّى صارت هذه الكلمة كالمثل لشدَّةِ التَّحسر. و(الحسرة): النَّدامة الشَّديدة. والألفُ عوض عن (ياء المتكلِّم).

وقرأ أبو جعفر رَحْمَهُ أللَّهُ وحده: ﴿يا حسرتاى﴾(٢) بالجمع بين (ياء المتكلِّم)، و(الألف) التي جُعلت عوضا عن (الياء) في قولهم: (يا حسرتي). والأشهر عن أبي جعفر رَحْمَهُ أللَّهُ أنَّ الياء التي بعد الألف مفتوحة. وتعدية الحسرة بحرف الاستعلاء كما هو غالبها للدِّلالة على تمكُّن التَّحسر من مدخول ﴿عَلَى﴾.

و ﴿مَا ﴾ في: ﴿مَا فَرَّطْتُ ﴾ مصدريَّة، أي: على تفريطي في جنب الله عَزَّقِجَلَّ.

وحرف ﴿فِي هنا يجوز أن يكون لتعدية فعل ﴿فَرَّطَتُ اللهُ عَنَوَجَلَّ، أي: جهته، ويكون (الجنب) مستعارًا للشَّأن والحقّ، أي: شأن الله عَزَوَجَلَّ وصفاته ووصاياه تشبيهًا لها بمكان السيِّد وجماه إذا أُهمل

<sup>(</sup>١) التَّحرير والتَّنوير (٢٤/ ٤٥).

<sup>(</sup>٢) سبق بيان هذه القراءة.



حتى اعتُدى عليه أو أَقْفَرَ (١) أو تكون جملة: ﴿ فَرَطت في جَنب الله ﴾ تمثيلًا لحال النّفس التي أُوقفت للحساب والعقاب بحال العبد الذي عهد إليه سيّده حراسة حماة ورعاية ماشيته فأهملها حتى رُعي الحِمى وهَلكت المواشي. فيقول: (يا حسرتا على ما فرطت في جنْب سيّدي). وعلى هذا الوجه يجوز إبقاء (الجنب) على حقيقته؛ لأنَّ التّمثيل يعتمد تشبيه الهيئة بالهيئة. ويجوز أن تكون ﴿ مَا ﴾ موصولة، وفعل ﴿ فَرَّطتُ ﴾ متعدِّيًا بنفسه على أحد الاستعمالين، ويكون المفعول محذوفًا، وهو الضَّمير المحذوف العائد إلى الموصول، وحذفه في مثله كثير، ويكون المحرور بـ ﴿ فِي ﴾ حالًا من ذلك الضَّمير، أي: كائنًا ما فرطتُه في جانب الله عَرَقِيَلَ. وجملةُ: ﴿ وَإِنْ كُنْتُ لَمِنَ السَّاخِرِينَ ﴾ [الزمر: ٢٥] خبرٌ مستعملٌ في إنشاء النَّدامة على ما فاتها من قبول ما جاءها به الرَّسول صَيَالَتَهُ عَلَيُوسَدَّةً من اللهُ عَرَقِيَلُ من المُدى فكانت تسخر منه، والجملة حال من فاعل ﴿ فَرَّطتُ ﴾، أي: فرطت في جنب الله عَرَقِيَلُ السَّاخر لا تفريط الغافل، وهذا إقرار بصورة التّفريط. و ﴿ إِنْ ﴾ النَّافية. و ﴿ لَمِنَ السَّاخِرِينَ ﴾ أشدُ مبالغةً في الدِّلالة على اتّصافهم بالسُّخرية من أن يقال: وإن كنتُ لَسَاخة " أَنْ السَّاخة " أَنْ المَّالِقَةُ عَلَى اللَّه على اللَّه على السَّخرية من أن يقال: وإن كنتُ لَسَاخة " أَنْ السَّاغة " أَنْ اللَّه على السَّخرية من أن يقال: وإن كنتُ لَسَاخة " أَنْ المَا اللَّه عَلَا اللَّه على السَّخرية من أن يقال: وإن كنتُ لَسَاخة " أَنْ المَا فَيْ الدِّلالة على الصَّافِة على السَّخرية من أن يقال: وإن كنتُ لَسَاخة " أَنْ المَا عَلْهُ اللَّه الْهُ اللَّه المَّه المُنْ المَا اللَّه المَا المُنْ المَا اللَّه المَا اللَّه المَا اللَّه اللَّه المَا السَّه عَلَى اللَّه المَا اللَّه المَا اللَّه المَا اللَّه المَا المَا المَا المَا المَا اللَّه المَا اللَّه المَا ال

و (النَّفس): تطلق على الذَّات كلِّها كما في قوله عَرَّفِكِلَّ: ﴿أَنْ تَقُولَ نَفْسُ يَا حَسْرَتَا عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللَّهِ ﴾، وقوله عَرَّفِكَ : ﴿وَلا تَقْتُلُوا النَّفْسَ التي حَرَّمَ اللَّهُ إلا بِالْمُعَامِ: ١٥١]. وتطلق على الرُّوح التي بها حياة الجسد كما في قوله عَرَّفِكِلَّ: ﴿إِنَّ النَّفْسَ لأَمَّارَةُ بالسُّوءِ ﴾ [يوسف: ٥٣].

<sup>(</sup>۱) يقال: أقفر المكان وأقفر الرجل من أهله: خلا، وأقفر: ذهب طعامه وجاع، وقفِرَ مالُه قَفَرًا: قلَّ، و(أَقْفَرَ الرجل إقْفَارًا): صار إلى القَفْر، و(القَفْر): المفازة لا ماء بحا و لا نبات. انظر مادة: (قفر) في (لسان العرب) (١١٠/٥)، المصباح المنير، (١١/٢)، المعجم الوسيط، (٢/٠٥)، مختار الصحاح (ص:٥٦٠)، ومقاييس اللغة (١١٤/٥).

<sup>(</sup>٢) بقليل من التَّصرف عن (التَّحرير والتَّنوير) (٤٧/٢٤).



#### ٤ - إجمال ما يستفاد:

يستفاد من الآية: التَّحذير من الاستمرار في الغفلة التي تؤدي إلى النَّدم حيث لا ينفع.

وإنَّ الإنسان ما دام يأمِّل الحياة فإنَّه لا يقطع أمله في الدُّنيا، وقد لا تسمح نفسه بالإقلاع عن لذَّاتها وشهواتها من المعاصي وغيرها، ويرجِّيه الشَّيطان بالتَّوبة في آخر عمره، فإذا تيقَّن الموت، وآيس من الحياة أفاق من سكرته بشهوات الدُّنيا، فندم حيئذٍ على تفريطه ندامةً يكاد يقتل نفسه، وطلب الرَّجعة إلى الدُّنيا؛ ليتوب ويعمل صالحًا، فلا يجاب إلى شيءٍ من ذلك، فيجتمع عليه سكرة الموت مع حسرة الفوت. وقد حذَّر الله عباده من ذلك؛ ليستعدُّوا للموت قبل نزوله بالتَّوبة والعمل الصَّالح.

وفي (إعجاز القرآن للباقلاني رَحِمَهُ ٱللَّهُ): قوله عَنَوَجَلَّ: ﴿ أَنْ تَقُولَ نَفْسُ يَا حَسْرَتَا عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللَّهِ ﴾، "وهذا نهاية في التَّحذير من التَّفريط" (١).

وقد ذكر السُّيوطيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ (٢) ما جاء في القرآن الكريم من عتاب المرء نفسه قوله عَرَّوَجَلَّ: ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ الظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَقُولُ يَا لَيْتَنِي اتَّخَذْتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلا ﴾ [الفرقان:٢٧]...الآيات (٦). وقوله عَرَّوَجَلَّ: ﴿ أَنْ تَقُولَ نَفْسُ يَا حَسْرَتَا عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللَّهِ ﴾ الآيات (٤).

وقد جاء التَّحذير من (يوم الحسرة) حيث يتحسر المفرط على ما مضى.

والتَّحسر كما يكون على النفس وتفريطها كذلك على الغير بسبب ما حاق به من سوء العاقبة حيث لم ينفعهم النُّصح.

<sup>(</sup>١) إعجاز القرآن (٢٨٢/١)، البرهان في علوم القرآن الكريم (٢٢٩/٣).

<sup>(</sup>٢) الإتقان (٢/٨٤٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: الآيات في (سورة الفرقان) من (٢٧) إلى (٢٩).

<sup>(</sup>٤) انظر: الآيات في (سورة الزُّمر) من (٥٦) إلى (٥٨).



# الرابع والعشرون: ﴿ يَا قَوْمَنَا ﴾:

في موضعين كلاهما من الحنِّ، وهما: [الأحقاف: ٣٠]، [الأحقاف: ٣١] (١). وقد سبقَ مَا يتعلَّقُ بمعنى هذه الصِّيغة، ومواضعها في (النِّداءات العامَّة).



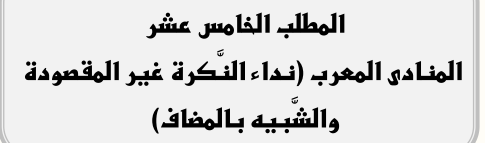
(۱) وينظر في بيان كونه من المنادّى المضاف: المقتضب للمبرّد (٢٠٤/٤).











#### ١ - ورود هذه الصيغة:

جاء ذلك في آية واحدة محتملة لهما ولغيرهما: وهي من (سورة يس) [الآية: ٣٠].

#### ٢ - معنى: (التحسر) وما يتعلق بالإعراب:

أما معنى التَّحسر في هذه الآية فهو واضح، وما له صلة بالتَّحسر قد سبق بيانه. وأمَّا يتعلَّق بها من الإعراب فيما له صلة هنا بالنَّكرة غير المقصودة والشَّبيه بالمضاف واحتمالها لغيرهما فبيانه على النَّحو التَّالى:

قوله عَرَّفَجَلَّ: ﴿ يَا حَسْرَةً عَلَى الْعِبَادِ مَا يَأْتِيهِمْ مِنْ رَسُولٍ إلا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِئُونَ ﴾ [يس: ٣٠]. قال الفرَّاء رَحَمَهُ ٱللَّهُ: معناه: "فيا لها حسرة"(١).

<sup>(</sup>۱) معاني القرآن، للفرَّاء (۲/٥٧٣). وذلك لأنَّ الحسرة لا تنادى، وإنما ينادى الأشخاص؛ لأنَّ فائدته التَّنبيه، ولكن المعنى على التَّعجب. انظر: معاني القرآن وإعرابه، للزَّجاج (٢٨٤/٤). وانظر ما أورده كلُّ من السُّيوطي رَحِمَهُ اللَّهُ في (البرهان) (٣٥٣/٣)، وابن منظور السُّيوطي رَحِمَهُ اللَّهُ في (البرهان) (٣٥٣/٣)، وابن منظور رَحِمَهُ اللَّهُ في (تفسيره) (٢٢/١٥). وقد فصَّل رَحِمَهُ اللَّهُ في (لسان العرب)، مادَّة: (حسر)، والقرطبي رَحِمَهُ اللَّهُ في (تفسيره) (٢٢/١٥ - ٢٣). وقد فصَّل ما يتعلَق بمذا المعنى الأزهريُّ في (تمذيب اللُّغة)، مادَّة: (حسر) (٢٨/١ - ١٦٩).



وقال أبو إسحق الزَّحاج رَحَهُ اللَّهُ في قوله عَرَّجَاً: ﴿ يَا حَسْرَةً عَلَى الْعِبَادِ مَا يَأْتِيهِمْ مِنْ رَسُولِ ﴾ هذا أصعب مسألة في القرآن، إذا قال القائل: ما الفائدة في مناداة الحسرة، والحسرة ممَّا لا يجيب؟ قال: والفائدة في مناداتها كالفائدة في مناداة ما يعقل؛ لأنَّ النِّداء باب تنبيه، إذا قلت: يا زيد، فإن لم تكن دعوته لتخاطبه بغير النِّداء فلا معنى للكلام، وإنما تقول: (يا زيد) لتنبهه بالنِّداء، ثمَّ تقول: فعلت كذا، ألا ترى أنَّك إذا قلت لمن هو مقبل عليك: (يا زيد ما أحسن ما صنعت؟!) فهو أوكد من أن تقول له: (ما أحسن ما صنعت؟!) فهو أوكد من أن تقول له: (ما أحسن ما أنَّك متعجِّب، ولو قلت: (واعجباه ممَّا فعلت!) و(يا عجباه أن تفعل كذا!) كان دعاؤك العجب أبلغ في الفائدة. والمعنى: (يا عجبًا أقبل فإنَّه من أوقاتك)، وإنما النِّداء تنبيه للمتعجَّب منه لا للعجب، والحسرة أشدُّ النَّدم حتَّى يبقى النَّادم كالحسير من الدَّواب الذي لا منفعة فيه. وقال عَرَيَجَلَّ: ﴿لا تَذْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَاتٍ ﴾ [فاطر:٨]، اللَّواب الذي لا منفعة فيه. وقال عَرَيَجَلَّ: ﴿لا تَذْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَاتٍ ﴾ [فاطر:٨]، حسرةً وتحسُرًا..."(١).

وفي (الفريد): "الجمهور على تنوين ﴿حَسْرَةً ﴾، وفيه وجهان:

أحدُهما: منادى مشابه للمضاف من أجل طوله، و ﴿عَلَى ﴾ من صلته (٢٠)، كقولك: (يا خيرًا من زيد)، والمعنى: (يا حسرة إن كنت ممَّن ينادى فهذا وقتك الذي حقُّك أن تحضري فيه)، وهو وقت استهزائهم بالرُّسل عَلَيْهِمُ السَّلَامُ بشهادة قوله عَرَّفَجَلَّ: ﴿مَا يَ أُتِيهِمُ مِنْ رَسُولٍ إِلا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِئُونَ ﴾.

والثَّاني: المنادى محذوف، أي: يا قوم أو يا هؤلاء، و ﴿حَــسْرَةً ﴾ مصدر، أي: أتحسَّرُ حسرة، وعلى هذا ﴿عَلَى ﴾ صلة هذا الفعل، ويجوز أن تكون صفة للحسرة

<sup>(</sup>۱) معاني القرآن وإعرابه، للزجاج (٤/٤/٤)، وانظر مادَّة: (حسر) في (لسان العرب) (١٨٧/٤). وقد فصَّل ما يتعلَّق بمذا المعنى الأزهريُّ في (تمذيب اللغة)، مادَّة: (حسر) (١٦٨/٢ – ٦٩) وانظر: البرهان في علوم القرآن (٣٥٣ – ٣٥٤).

<sup>(</sup>٢) أي: تتعلَّق بحسرة؛ فلذلك نصبت.



فتكون من صلة محذوف، واختلف في تأويل هذا القول، فقيل: هو الله عَزَّقِجَلَّ. وقيل: هو حبيب النَّجار (١).

وقيل: الملائكة، وقيل: الهالكون.."(٢).

ويقرأ في الشَّاذِّ: (يا حَسْرَةَ العِبَاد)، أي: يا تحسيرهم، فالمصدرُ مضافٌ إلى الفاعل، ويجوز أن يكون مضافًا إلى المفعول، أي: أتحسَّرُ على العباد (٣).

أمَّا قوله عَنَهَجَلَّ: ﴿يَا أَسَفَى عَلَى يُوسُفَ﴾ [يوسف: ٨٤]، المنادى هنا ﴿أَسَـفَى﴾ مضاف إلى (ياء المتكلِّم) المنقلبة ألفًا، وليس نكرة مقصودة، إذ لو كان كذلك لنون (أسفًا). والحاصلُ أنَّ في هذا النِّداء وجهان:

<sup>(</sup>۱) قال في (مروج اللَّهب) (۲/۱۰): "حبيب النَّجار كان يسكن (أنطاكية) من أرض (الشَّام)، وكان بما ملك متجبِّر يعبد التَّماثيل والصُّور، فسار إليه اثنان من تلامذة المسيح عَلَيَهِ السَّرَم، فدعوَاه إلى الله عَرَقِجَلَّ، فحبسهما وضريهما، فعززهما الله عَرَقِجَلَّ بثالث، وقد تنوزع فيه، فذهب كثيرٌ من النَّاس إلى أنَّه (بطرس)، وهذا اسمه بالرُّوميَّة، واسمه بالعربيَّة (سمعان)، وبالسِّريانيَّة (شمعون)، وهو شمعون الصَّفاء، وذكر كثيرٌ من النَّاس وإليه ذهب سائرُ فرق النَّصرانيَّة أنَّ النَّالث المعرِّز به هو (بولس)، وأنَّ الاثنين المتقدِّمين اللَّذين أودعا الحبس (توما) و(بطرس)، فكان لهم مع ذلك الملك خطبٌ عظيمٌ طويل فيما أظهروا من الإعجاز والأعاجيب والبراهين، من إبراء الأكمة والأبرص، وإحياء الميِّت، وحيلة (بولس) عليه بمداخلته إيَّاه وتلطُّفه له، واستنفاذ صاحبيه من الحبس، فحاء حبيب النَّجار فصدَّقهم، لما رأى من آيات الله عَرَقِجَلَّ، وقد أخبر الله عَرَقِجَلَّ بذلك في كتابه بقوله: ﴿إِذْ أَرْسَلْنَا إلَيْهِمُ اثْنَيْنِ فَكَذَّبُوهُمَا﴾ [يس:١٤]، إلى قوله عَرَقِجَلَّ: ﴿وَجَاءَ مِنْ أَقْصَى الْمَدِينَةِ رَجُلُّ يَسْعَى﴾ [يس:٢]، وقتل (بولس) و(بطرس) بمدينة (روميَّة)، وصُلِبا منكَسين، وكان لهما فيها خبرٌ طويل مع الملك، ومع (سيما) السَّاحر، ثمَّ جعلا بعد ذلك في خزانةٍ من البلور، وذلك بعد ظهور دين النَّصرائيَّة، وحرمهما في كنيسة هناك..".

<sup>(</sup>٢) الفريد (٢/٤)، وكذا في (التّبيان) (٢٠٢/٢).

<sup>(</sup>٣) التِّبيان (٢٠٢/٢)، وهي قراءة أبي وابن عباس وعلي بن الحسين رَضَوَلِيَّلَهُ عَنْهُم. انظر: تفسير الطَّبري (٣/٢٣)، تفسير القرطبي (٢/٢٣)، البرهان (٣٥٣/٣)، الدُّر المنثور (٧/٤٥)، معاني القرآن الكريم، للنَّحاس (٥/٤٨)، المحرر الوحيز (٤/٢٥٤)، روح المعاني (٣/٢٣)، البحر المحيط (٣٣٢/٧)، الفريد (٤/٢٠١)، المحتسب (٢/٨٠٢)، كتاب المصاحف، لأبي بكر بن أبي داود السِّحستاني (ص:٩٣١)، معاني القرآن وإعرابه، للزجاج (٤/٢٨٤)، السمعاني (٤/٣٧٥)، البيضاوي (٤/٢٦٧)، فتح القدير (٤/٢٢٤).



أوَّلُما: أنَّه منادى شبيه بالمضاف؛ ولذلك نصب، وإنماكان شبيهًا بالمضاف؛ لأنَّه اتَّصل به شيءٌ من تمام معناه، وهو ﴿عَلَى الْعِبَادِ﴾. أو يقال: إنَّه منادى نكرة مقصودة كأنما المنادى حسرة معيَّنة، وإنما نصبت؛ لأنها وصفت بالجارِّ والمجرور، والمنادَى النَّكرة المقصودة إذا وصفت نصبت.

والوجه الثّاني: أنَّ المنادى محذوف و (حسرة) مصدر، أي: أتحسَّرُ حسرةً. وقد اختلف المفسّرون في المتحسّر، ولا داعي للاختلاف فالحسرة جديرة بهم، والمستهزئون بالرُّسل أحرياء بأن يتحسَّر عليهم المتحسِّرون، أو يتحسَّروا على أنفسهم. والنّداء هنا مجازيُّ، أي: (يا حسرة احضري فهذا أوانك).







# المطلب السادس عشر دخول (یا) علی (لیت)

## ١ - (ليت) حرف تمنِّ:

إِنَّ (ليت) حرف تمنِّ يتعلَّق بالمستحيل (١) غالبًا (٢). والإنسان قد يتمنَّى شيئًا مع علمه بتعذُّره (٣) كقول القائل:

(فيا ليتَ الشَّبابَ يعودُ يومًا \*\*\*فأُخبرهُ بما فَعَلَ المشيبُ)(١).

وبالممكن قليلًا نحو: (ليتَ المسافرَ حاضرٌ)...

وحكمه: أن ينصب الاسم، ويرفع الخبر (٥).

قال الفرَّاء رَحِمَهُ ٱللَّهُ وبعض أصحابه (٦): وقد ينصبهما كقوله:

<sup>(</sup>١) أو يقال: هو طلبُ ما لا طمعَ فيه، أو فيه عسر ك (ليت لي مالًا فأتصدَّق منه). انظر: حاشية الآجروميَّة، لابن قاسم (ص:٧٦).

<sup>(</sup>٢) مغني اللَّبيب (ص:٣٧٥).

<sup>(</sup>٣) وفي (الإيضاح): "ولا يشترط في التَّمني الإمكان. تقول:(ليت زيدًا يجيء)، و(ليت الشَّباب يعود)". الإيضاح في علوم البلاغة (ص:١٣٠)، وانظر: شروح تلخيص المفتاح (٢٣٩/٢).

<sup>(</sup>٤) قاله أبو العتاهية. انظر: ديوان أبي العتاهية (ص:٥٠)، شرح الشَّواهد للبغداديِّ (٦٣/٥)، مجالس تعلب (ص:٤٦)، انظر:البيان والتَّبيين (ص:٤٦)، نحاية الأرب في فنون الأدب (٣٢/٢). و(الشَّبابَ): اسمُ (ليت) منصوب، والشَّاهد أنَّه قد جاء استعمال (ليت) في تمني المستحيل، وطلبِ ما لا يُطمَع فيه، فما ينقضى من العمر لا يرجع!!

<sup>(</sup>٥) مغني اللَّبيب (ص:٣٧٦-٣٧٦)، هـو الرَّاجح.. انظر: الإتقان (١٢/١)، الجنبي الدَّاني (ص:٩١-٥). (٥) مغني اللَّبيب (ص:٤٩١)، هـوصل الطُّلاب إلى قواعد الإعراب، للأزهريِّ (ص:١٦٥).

<sup>(</sup>٦) انظر:معاني القرآن، للفرَّاء (١٠/١)، (٣٥٢/٢).



(يا ليتَ أيَّام الصِّبا رواجعا\*\*\*)(١)

# ٢ - مواضع (ليت) في القرآن الكريم:

أمًّا مواضع (ليت) في القرآن الكريم فهي على النَّحو التَّالي:

أ. ﴿ يَا لَيْتَ ﴾ [القصص: ٧٩] في (ثلاثة) مواضع:

[القصص: ٧٩]، [يس: ٢٦]، [الزُّخرف: ٣٨].

﴿يَا لَيْتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُوتِيَ قَارُونُ..﴾.

﴿يَا لَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ ﴾.

﴿ يَا لَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعْدَ الْمَشْرِقَيْنِ فَبِئْسَ الْقَرِينُ ﴾.

ب. ﴿يَا لَيْتَنِي﴾ [النساء: ٧٣] في (سبعة) مواضع: [النّساء: ٧٣]، [الكهف: ٢٤]، [مريم: ٣٣]، [الفرقان: ٢٧]، [الحاقّة: ٢٥]،

[النَّبأ: ٤٠]، [الفجر: ٢٤].

﴿ يَا لَيْتَنِي كُنْتُ مَعَهُمْ فَأَفُوزَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾.

﴿ يَا لَيْتَنِي لَمْ أُشْرِكْ بِرَبِّي أَحَدًا ﴾.

﴿قَالَتْ يَا لَيْتَنِي مِتُّ قَبْلَ هَذَا وَكُنْتُ نَسْيًا مَنْسِيًّا ﴾.

(۱) هذا شطر من (الرَّحز) للشَّاعر العجاج بن رؤبة، وهو من الشَّواهد المشهورة عند النَّحويين، وهو من شواهد سيبويه رَحِمَةُ اللَّهُ. انظر الكتاب (۲/۲۱)، وانظر:طبقات فحول الشُّعراء، لابن سلام الجمحي (۲۸۸۱)، وانظر:طبقات فحول الشُّعراء، لابن سلام الجمحي (۲۸۸۱)، وملحقات ديـوان العجاج بـن رؤبة (ص:۸۲)، خزانة الأدب (۲۰۳۱–۲۰۵۲)، أسرار العربيَّة (ص:۲۰۹)، الجُمَل في النَّحو (ص:۲۳۲)، المفصَّل في صنعة الإعراب، للزَّخشريِّ (ص:۲۰۹)، المفصَّل، لابن يعيش (۱/۳۰۱)، شرح الرَّضي على الكافية (٤/٣٣٤)، مغني اللَّبيب (ص:۳۷٦)، الأصول في النَّحو (۱/۲۰۲)، همع الهوامع (۱/۹۱)، الجني الدَّاني (ص:۲۹۱)، الدُّرر (۲/۷۱). والشَّاهد فيه: (أيامَ الصِّبا رواجعا) فقد نصبت (ليت) الاسم والخبر. انظر: الدُّر المصون (۳۸۵/۳)، ابن عادل (۱۲۹۲۶)، البحر المحلون (۱/۵۱)، الإيضاح في علوم البلاغة (ص:۱۳۰)، دلائل الإعجاز (ص:۲۶۲).



﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ الظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَقُولُ يَا لَيْتَنِي اتَّخَذْتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلا ﴾ (١٠). ﴿ يَا لَيْتَنِي لَمْ أُوتَ كِتَابِيَهُ ﴾.

﴿ يَا لَيْتَنِي كُنْتُ تُرَابًا ﴾.

﴿يَقُولُ يَا لَيْتَنِي قَدَّمْتُ لِحَيَاتِي﴾.

ج. ﴿يَا لَيْتَنَا﴾ في موضعين: [الأنعام: ٢٧]، [الأحزاب: ٦٦]. ﴿يَا لَيْتَنَا نُرَدُّ وَلا نُكَذِّبَ بِآيَاتِ رَبِّنَا وَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾. ﴿يَا لَيْتَنَا أَطَعْنَا اللَّهَ وَأَطَعْنَا الرَّسُولا ﴾.

#### ٣ - الإعراب:

قوله عَرَّفِكِلَّ: ﴿يَا لَيْتَ لَنَا مِثْلَ المنادى محذوف، أي: يا قوم، و ﴿مِثْلَ اسم (ليت)، والخبر ﴿لَنَا ﴿..ويقاس عليه غيره، وهذا وجه، ولم يذكر الوجه الآخر، ولعلَّه قد استغنى عن ذلك بسبب ذكره في مواضع أخرى.. (٢).

"وحرف النّداء في قوله عَرَّوَجَلَّ: ﴿ يَا لَيْتَنَا نُـرَدُّ ﴿ مستعمل في التَّحسُّر؛ لأنَّ النّداء يقتضي بُعْد المنادى، فاستعمل في التَّحسُّر؛ لأنَّ المتمنَّى صار بعيدًا عنهم، أي: غير مفيد لهم، كقوله عَرَّفَكَ: ﴿ أَنْ تَقُولَ نَفْسُ يَا حَسْرَتَى عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللَّهِ ﴾ [الزمر:٥٦].

<sup>(</sup>۱) و"﴿ يَا لَيْتَنِي اللهُ للكلام الدَّالُ على التَّمني بتنزيل الكلمة منزلة العاقل الذي يطلب حضوره؛ لأنَّ الحاجة تدعو إليه في حالة النَّدامة، كأنَّه يقول: (هذا مقامُك فاحضري)، على نحو قوله عَرَّقِجَلَّ: ﴿ يَا حَسْرَتَنَا عَلَى مَا فَرَّطْنَا فِيهَا ﴾ [الأنعام: ٣١]. وهذا النِّداء يزيد المتمني استبعادًا للحصول. وكذلك قوله: ﴿ يَا وَيْلَتَى ﴾ [الفرقان: ٢٨] هو تحسُّر بطريق نداء (الويل). و(الويل): سوء الحال، والألف عوض عن ياء المتكلِّم، وهو تعويض مشهور في نداء المضاف إلى ياء المتكلِّم". التَّحرير والتَّنوير (١٣/١٩).

<sup>(</sup>۲) انظر: الفرید (۱/۷۲۰)، (۲/۵۲۷).



ومعنى: ﴿ نُـرَدُ ﴾ نرجع إلى الدُّنيا، وعطف عليه: ﴿ وَلا نُكَـدِّبَ بِآيَـاتِ رَبِّنَـا وَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ "(١).

"وحرف النّداء مستعمل في التّلهف. و ﴿ لَيْتَنِي ﴾ تمننٍ مراد به التّندُّم. وأصل قولهم: (يا لَيْتَنِي) أنّه تنزيل للكلمة منزلة من يعقل، كأنّه يخاطب كلمة (ليت) يقول: (احضُري فهذا أوانك)، ومثله قوله عَرَّهَ عَلَى: ﴿ أَنْ تَقُولَ نَفْسٌ يَا حَسْرَتَى عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللّهِ ﴾. وهذا ندمٌ على الإشراك فيما مضى، وهو يؤذن بأنّه آمن بالله عَرَّقِ عَلَى وحده حينئذٍ "(٢). "برفع الفعلين بعد (لا) النّافية في قراءة الجمهور عطفًا على ﴿ ذُردَ ﴾، فيكون من جملة ما تمنّوه؛ ولذلك لم ينصب في حواب التمنيّ؛ إذ ليس المقصود الجزاء؛ ولأنّ اعتبار الجزاء مع الواو غير مشهور، بخلافه مع الفاء؛ لأنّ الفاء متأصِّلة في السّبية. والردُّ غير مقصود لذاته، وإنمّا تمنّوه لما يقع معه من الإيمان وترك التّكذيب. وإنمّا قدِّم في الذّكر ترك التّكذيب على الإيمان؛ لأنّه الأصل في تحصيل المتمنّى على اعتبار الواو للمعيّة واقعة موقع فاء السّبية في حواب التّمني. وقرأه حمزة والكسائيُ رَحَهُ مَااللَهُ: ﴿ ذُكَ لَدِبُ ﴾.. ورَنَكُونَ ﴾ -بنصب الفعلين - (٢)، على أخّهما منصوبان في حواب التمنيّ.

<sup>(</sup>١) التَّحرير والتَّنوير (١٨٤/٧).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٥ ١/٣٢٧).

<sup>(</sup>٣) "وقرأ حمزة إلا العجليّ، وحفص عن عاصم ويعقوب بنصب الباء من ﴿ نُكِذِبَ ﴾، والنُّون من ﴿ وَنَكُونَ ﴾. وقال مكيُ بن أبي طالب [مشكل إعراب القرآن، لمكي (١/ ٢٥)] -: وهذا النّصب على جواب التّمني وذلك بإضمار (أن) حملا على مصدر ﴿ نُرَدُ ﴾، فأضمرت (أن) لتكون مع الفعل مصدرًا، فعطف بالواو مصدرًا على مصدر، وتقديره: (يا ليت لنا ردًّا وانتفاءًا من التّكذيب، وكونًا من المؤمنين). وقرأ ابنُ عامر برفع الباء من ﴿ نُكَ ذِبُ ﴾، ونصب النّون من ﴿ وَنَكُ ونَ ﴾. فالرفع قد بينا علّته، والنّصب على جواب التّمني. زاد المسير (٢/ ٢٠)، انظر: الطبري (١ / ٢٠ / ٢)، المحرر الوجيز (٢ / ٢٨١)، البحر المحيط (٤ / ٤ / ٤)، ابن عادل (٨ / ٣٩)، تفسير البغوي (٢ / ١ / ١)، تفسير القرطبي (٦ / ٤ / ٤)، المنار (٢ / ٤ / ٤)، المنار (٢ / ٤ / ٤)، النّسي في القراءات العشر (ص: ٤ / ٣)، الحرّات (ص: ٢٥)، إنحاف فضلاء البشر (ص: ٢٥٠)، النشر في القراءات العشر (ص: ٤ / ٣)،



وقرأ ابن عامر رَحْمَهُ ٱللَّهُ: ﴿ولا نُكِ ذِّبُ ﴾ بالرَّفع كالجمهور،على معنى أنَّ انتفاء التَّكذيب حاصل في حين كلامهم، فليس بمستقبل حتى يكون بتقدير (أن) المفيدة للاستقبال. وقرأ: ﴿وَنَكُونَ ﴾ بالنصب على جواب التمنِّي، أي: نكون من القوم الذين يعرفون بالمؤمنين"(١).

والحاصل أنَّ (يا) إذا دخلت على حرف أو فعل تكون حرف تنبيه، وإذا عددناها حرف نداء نقدر المنادَى محذوفًا؛ لأنَّ المنادَى لا يكون إلا اسمًا..

وأنَّ (ليت) حرف ينصب الاسم ويرفع الخبر، ومعناه التَّمني، وأنها تفيد تأكيده.

وفي (البحر): "الأصح أنَّ (يا) في قوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿يَا لَيْتَنَا ﴾ حرف تنبيه لا حرف نداء"(٢). وليس في الكلام منادَى محذوف، وعلَّل ذلك بأنَّ كونما للنِّداء والمنادَى محذوف فيه إجحاف كبير؛ لأنَّ في ذلك حذف جملة النِّداء، وحذف متعلَّقه(٣). وكذلك سيبويه في (الكتاب) جعلها للتَّنبيه (الكتاب)

وفي (التَّسهيل) لابن مالك رَحِمَهُ ٱللَّهُ: "إن وليها (ليت) أو (ربَّ) أو (حبَّذا) فهي للتَّنبه لا للنِّداء"(٥).



<sup>(</sup>۱) التَّحرير والتَّنوير (۱۸٥/٧).

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط (٤٧٦/٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: البحر المحيط (٢٣٠/٨)، وانظر: روح المعاني (٨١/٥).

<sup>(</sup>٤) انظر: الكتاب، لسيبويه (٣٠٧/٢).

<sup>(</sup>٥) دراسات لأسلوب القرآن الكريم (٦١١/٣)، التَّسهيل، لابن مالك (٣٥٨/٣).







# المطلب السابع عشر استخدام أداة النداء في الدعاء

# أولًا: تعريف الدُّعاء:

الدُّعاء: الرَّغبة إلى الله عَزَّوَجَلَ<sup>(۱)</sup>. وقد دعا يدعو دُعاءً ودَعْوَى، والدُّعاءُ كالنِّداءِ لكن النِّداءُ قد يقال إذا قيل: (يَا) و(أَيَا) ونحو ذلك من غير أَن يُضمَّ إليه الاسم، والدُّعاءُ لا يكاد يقال إلا إذا كان معه الاسم نحو: يا فلان، وقد يستعمل كلُّ واحد منهما موضع الآخر<sup>(۱)</sup>.

قال عَزَوَجَلَّ: ﴿ كَمَثَلِ الذي يَنْعِقُ بِمَا لا يَسْمَعُ إلا دُعَاءً وَنِـدَاءً ﴾ [البقرة: ١٧١]، وهو من الإنشاء الطَّلبيِّ. قال صاحب (الكليَّات) رَحَمَهُ ٱللَّهُ: "والطَّلب إن كان بطريق العلو سواء كان عاليًا حقيقة أو لا فهو أمر (٣)، وإن كان على طريق السُّفل سواء كان سافلًا

<sup>(</sup>۱) انظر: الكليَّات (ص:٤٤٧)، بصائر ذوي التَّمييز (٣٨٨/٢)، لسان العرب، مادَّة: (دعا) (٢٥٧/١٤)، الظموس المحيط المُحكم والمحيط الأعظم، مادَّة: (دعو) (٣٢٥/٢)، وكذلك في (تاج العروس) (٢٥٨/٣٤)، القاموس المحيط (ص:٥٥٥٥).

<sup>(</sup>٢) بصائر ذوي التَّمييز (٣٨٨/٢)، المفردات، للرَّاغب (٣٤٧/١).

<sup>(</sup>٣) (ما كان عاليًا حقيقة) كقول السّيد لعبده: افعل كذا. (أو لا) كقول العبد لسيّده: افعل كذا —حال كونه طالبًا للعلو – فخرج الدُّعاء والالتماس؛ لأنَّ الأوَّل من الأدنى، والتَّاني من المساوي، بخلاف الأمر؛ فإنَّه يشترط فيه طلب الآمر العلوَّ. والمراد بطلبه العلوَّ أن يعدَّ نفسه عاليًا بإظهار حاله العالي، وذلك بأن يكون كلامه على جهة الغلظة والقوَّة لا على جهة التَّواضع والانخفاض، فسمِّي ميله في كلامه إلى العلوِّ طلبًا له سواء كان عاليًا في نفسه أو لا. انظر: شروح تلخيص المفتاح (٢/٩٠٩ - ٣١). وفي (الكتاب): "إنَّ أصل الدُّعاء أن يكون على لفظ (الأمر)، وإنما استعظم أن يقال: أمرِّ، والأمر لمن دونك، والدُّعاء لمن فوقك، وإذا قلت: (اللهمَّ اغفر لي) فهو كلفظك إذا أمرت فقلت: (يا زيدُ أكرم عمرًا)، وكذلك إذا



في الواقع أم لا فدعاء"(١). وقيل: من الأعلى أمرٌ، ومن الأدنى دعاءٌ(١). قال ابنُ عرفة في تفسير قوله عَنَّوَجَلَّ: ﴿اهْدِنَا الْسِرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴿ [الفاتحة: ٦]: "الطَّلب من الأدبى للأعلى سؤال عند المنطقيين ودعاء عند النَّحويين. ومنهم من قال: إن كان لله عَنَّوَجَلَّ فهو دعاء، وإن كان لغيره فهو أمر "(٣).

وقد حقَّق صاحبُ (الكليَّات) أنَّ الطَّلب مع الخضوع مطلقًا ليس بدعاء، بل الدُّعاء مخصوصٌ بالطَّلب من الله عَرَّوَجَلَّ في العرف وفي جميع الاصطلاحات (٤)، كما

=عرضت فقلت: (انزل) فهو على لفظ: (اضرب). وقد يجيء الأمر والنّهي والدُّعاء على لفظ الخبر إذا لم يلبس، تقول: (أطالَ الله بقاءهُ) فاللَّفظُ لفظ الخبر، والمعنى دعاءٌ، ولم يلبس؛ لأنَّك لا تعلم أنَّ الله عَزَّوَجَلَّ قد أطالَ بقاءهُ لا محالة، فمتى أُلبسَ شيءٌ مِنْ ذَا بالخبر لم يجز حتَّى يبينَ، فتقول على ذا: (لا يغفر الله لَهُ ولا يرحمهُ)، فإن قلتَ: (لا يغفر الله لَهُ ويقطعُ يده) لم يجز أن تجزم (يقطع)؛ لأنَّهُ لا يشاكل الأوَّل؛ لأنَّ الأوَّل؛ لأنَّ لا يشاكل الأوَّل؛ لأنَّ الأوَّل؛ لأنَّ اللهُ عَنَوَجَلَّ، فهذا دعاء له فلا يتَّفق المعنى، وإذا لم يتَّفق لم يجز النَّسق. وإعلم أنَّ الدُّعاء بمنزلة الأمر والنَّهي، وإنما قيل: (دعاء)؛ لأنَّه استعظم أن يقال: أمر أو نمي. وذلك قولك: اللهمَّ زيدًا فاغفر ذنبه، وزيدًا فأصلح شأنه، وعمرًا ليجزه الله خيرًا. وتقول: زيدا قطع الله يده، وزيدًا أمر الله عليه العيش؛ لأنَّ معناه معنى: (زيدًا ليقطع الله يده)". الكتاب، لسيبويه (٢/ ١٣٠)، وانظر: الأصول في النَّحو، لابن السَّراج، فصل من مسائل الدُّعاء والأمر والنَّهي لسيبويه (٢/ ١٣٠)،

- (۱) الكليَّات (ص:۵۸۲).
- (٢) انظر: حاشية الجرجانيِّ على الكشاف (٦٧/١)، ابن عادل (٢٠٣/١)، البهجة في شرح التُّحفة (٢٦/١)، انظر: حاشية الجني الدَّاني (ص:١١٠)، والتَّصريح (٢٦/٢). قال الأخضريُّ:

(أَمْرٌ مَعَ اسْتِعْلا وَعَكْسُهُ دُعا \* \* وَفِي التَّساوِي فَالْتِماسٌ وَقَعا)

فالأمرُ ما دلَّ على الفعل بذاته كاضرب، وقوله: (مَعَ اسْتِعْلا)، أي: مع إظهار الطَّالب العلوَّ على المطلوب منه. (وَعَكْسُهُ)، أي: طلبُ الفعلِ لا مع استعلاء، بل مع خضوع وإظهار الطَّالب الانخفاض عن المطلوب منه دعاء، وفي التَّساوي التماس، كقول بعض الخدمة لبعض: أعطني عمامتي. السلَّم بشرح الشَّيخ درويش القويسني (ص:١٧).

- (٣) تفسير ابن عرفة (١٠٢/١).
- (٤) يعنى أنَّ الدُّعاء مخصوصٌ بالطَّلب من الله عَزَّوَجَلَّ في (الاصطلاح الشَّرعي)، وكذلك في (الاصطلاح الله عَزَّوَجَلَّ في (المصطلاح اللُّغوي). وقد نبَّه ابن تيمية رَحِمَهُ اللَّهُ في (مجموع الفتاوى): أنَّ "استعمال الدُّعاء في العبادة والمسألة من استعمال اللَّفظ في حقيقته الواحدة، ليس من المشترك، ولا المتواطئ، ولا=



حقَّق أنَّ الالتماس لا يستعمل إلا في مقام التَّواضع (١)، وأمَّا السُّؤال فهو أعمَّ منه. والمطلوب به إن كان ممَّ لا يمكن فهو التَّمني، وإن كان ممكنًا، فإن كان حصول أمر في ذهن الطَّالب فهو الاستفهام، وإن كان حصول أمرٍ في الخارج، فإن كان ذلك الأمرُ انتفاء فعل فهو النَّهي، وإن كان ثبوته فإن كان بأحد حروف النِّداء فهو النِّداء، وإلا فهو الأمر. والطَّلبُ فعلُ اختياريُّ لا يتأتَّى إلا بإرادةٍ متعلِّقةٍ بخصوصيَّة المطلوب موقوفة على امتيازه عمَّا عداه.

والطّلب من الله عَزَوَجَلَّ يجوزُ بلفظ الماضي والمضارع، وبصيغة الأمر على اصطلاح الأدباء، وكذا الثّناء مثل: (صلى الله عليه وسلم) و (حمدت الله)، و (أحمده)، بخلاف: (أضرب)، و (أبيع)، والفرق إمكان الوعد فيه، وعدم إمكان الوعد في الثّناء على الله عَزَوَجَلَّ والطَّلب منه إلا إذا قام دليل مثل: سأستغفر الله عَزَوَجَلَّ، فإنَّ حرف التّنفيس دليل الوعد"(٢).

=المجاز" مجموع الفتاوى (٥ / ١١). وسيأتي بيانُ قول ابن تيمية رَحِمَهُ أَللَهُ. والدُّعاء لَوْنٌ من الطَّلب، إلا أنَّ الطَّلب يختلف باختلاف الطَّالب والمطلوب منه، فإنْ كان الطالبُ أدنى من المطلوب منه لا يُقال له فعل أمر. بل يقال له: دعاء. وينبغي أن نلحظ ذلك أثناءَ الإعراب فإنْ كان المطلوب هو من الأدْنى إلى الأعلى فلا يقال: فِعْل أمر، بل فعلُ دعاء.

(۱) (الالتماس) الطّلب مع التّساوي بين الآمر والمأمور في الرُّتبة. وقال العلامة التَّفتازانيُّ رَحَمَهُ اللَّهُ: في العرف إنما يطلق على ما يكون مع تواضع ما لا مع التَّساوي. وقيل: الالتماس هو اللَّفظُ الدَّالُ على طلب الشَّيء دلالة وضعيَّة مع التَّساوي. دستور العلماء (١١٢/١)، انظر: مختصر العلامة سعد الدِّين التَّفتازاني على تلخيص المفتاح (٣٠٩/٢)، التَّعريفات (ص:٥١)، التَّوقيف تلخيص المفتاح (٣٠٩/٢)، والفرق بين الالتماس والطلّب أنَّ الالتماس طلبُّ باللَّمس ثمَّ سُمِّي كلُّ طلبِ التماسًا مجازًا. الفروق اللُّغويَّة (ص:٥٥). أقول: ومع التَّساوي في الرَّبة فقد نبَّه العلاَّمة السَّعد وكذلك صاحب (الكليَّات) إلى أنَّ ثمَّة فرقًا بين الالتماس والسُّؤال، فالالتماسُ يستعملُ في مقام التَّواضع، والسُّؤال أعمُّ. أقول: وعلى ذلك فكلُ التماس سؤال، وليس كلُّ سؤال التماسًا فبينهما عموم وخصوص مطلق.

(٢) الكليَّات (ص: ٥٨٢).



والحاصل أنَّم فرَّقوا بين (الأمر) و(الدُّعاء) و(الالتماس) في الصِّيغة الواحدة، وذلك بالنَّظر إلى المخاطِب -بكسر الطاء المهملة- والمخاطَب -بفتح الطاء المهملة-.

ولكن ينبغي أن نلحظ أنَّ الطَّلب من غير الله عَزَّوَجَلَّ وإن كان معه خضوعٌ وانكسارٌ وذلُّ فليس بدعاءٍ، وإنَّما هو سؤالُ والتماسُ ورجاءٌ -كما تقرَّر-.

وما سبق يصدق أيضًا على (لا النَّاهية). فما كان الأعلى إلى الأدبى يسمَّى نهيًا، وبالعكس يسمَّى دعاءً، ومن المساوي يسمَّى التماسًا، وذلك مع ملاحظة الاعتبارات السَّابقة.

فقوله عَزَّوَجَلَّ مثلًا على لسان لقمان عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ:

﴿لا تُشْرِكْ بِاللَّهِ ﴾ [لقمان:١٣] نَهِيٌ حقيقيٌّ.

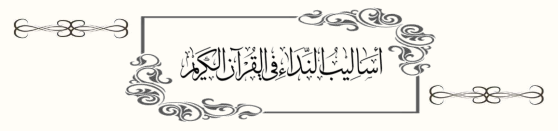
وقوله عَرَّوَجَلَّ على لسان المخاطبين:

﴿ رَبَّنَا لا تُؤَاخِذْنَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبَّنَا وَلا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الذينَ مِنْ قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلا تُحَمِّلْنَا مَا لا طَاقَةَ لَنَا بِهِ ﴿ [البقرة:٢٨٦] ليس نهيا حقيقيًّا، وإنَّا هو دعاءٌ. وإسقاط حرف النداء يشير إلى قرب المنادَى، وأنه حاضر مع المنادِي غير غافل عنه. قال الشاطبي رَحَمَهُ اللَّهُ: "كثرة مجيء النداء باسم الرب المقتضي للقيام بأمور العباد وإصلاحها؛ فكان العبد متعلق بمن شأنه التربية والرفق والإحسان، قائلا: يا من هو المصلح لشؤوننا على الإطلاق أتم لنا ذلك بكذا، وهو مقتضى ما يدعو به، وإنما أتى (اللهم) في مواضع قليلة، ولمعان اقتضتها الأحوال "(۱).

أمَّا (الالتماسُ) فكقولكَ لصاحبكَ أو زميلكَ أو أخيكَ أو مَن يساويكَ في الرُّتبة: (لا تقلقْ يا أخي فالامتحانُ سهلُّ)، أو ما إلى ذلك من الأفعال التي تتحدَّث بها مع ندِّك؛ فإغَّا حينئذٍ تسمَّى التماسًا.

ولكن يجري ذلك الخلاف الذي لوَّحتُ إليه غير مرَّة من حيثُ كونُ الالتماس يستعملُ في مقام التَّواضع، فلا يقال عن المثال الآنف الذِّكر: إنَّه التماس.

<sup>(</sup>١) الموافقات (٢٠٣/٤).



وينبغي أن نميِّز بين الدُّعاء في اصطلاحه الشَّرعي، وبين الاصطلاح اللُّغوي، يقال: "دعا المؤمن ربَّه عَرَّوَجَلَّ، إذا ناداه وطلبَ منه تحقيقَ نفعٍ أو دفع ضرِّ من أمور الدُّنيا، أو أمور الآخرة. ودعا الوثنيُّ معْبُوده، إذا ناداه، وطلب أمرًا من أمور الدُّنيا. واشتهر الدُّعاء بأحد معانيه اللُّغويَّة، وهو المعنى الدِّيني له، مع توسُّع شملَ كلَّ ذكرٍ لله عَرَّقَجَلَّ، وثناءٍ عليه بصفاته وأسمائه الحسنى؛ لأنَّ ذِكْرَ الله عَرَقَجَلَّ يُرجَى منه رضوان الله عَرَقَجَلَّ بُحمده والثَّناء عليه.

فمن دعاء الله عَرَّوَجَلَ ما هو مُطْلَقُ ذِكْرٍ له، ومن دعاء اللهِ عَرَّوَجَلَ ما هو نداءُ له بطلب يتضمَّن اسْتِجْداءَ تحقيقِ مرغوبٍ فيه من حيرات الدُّنيا، أو خيراتِ الآحرة، أو دفع مكروهٍ من أُمور الدُّنيا أو أمور الآخرة.

ويكون الدُّعاء بصِيغِ كثيرةٍ تشملُ صيغَ الأمرِ والنَّهي، وصيغَ الجُمَل الخبريَّة، والأصل فيه النِّداء مع طلبِ بصِيَغ الأَمْرِ أو النَّهْي، وكثيرًا ما يُحْذَفُ حَرْفُ النِّداء.

وكثيرًا ما يُدْعَى بصيغَةٍ خَبَرِيَّة، مثل: (رَحِمَ الله فلانًا وغَفَرَ له)، أو (يَرْحَمُ الله فلانًا ويَغْفِر له).

والدُّعاءُ الموجَّه لله عَرَّوَجَلَ من أَجَلِّ العبادات، والدُّعاءُ وفْقَ المعنى الدِّيني الموجَّه لغير الله عَرَّوَجَلَ ، والله عَرَّوَجَلَ ، والله عَرَّوَجَلَ ، والله عَرَوَجَلَ الله عَرَوَجَلَ ، والله عَرَوَجَلَ ، والله عَرَوَجَلَ ، والله عَرَوَجَلَ الله عَرَوَجَلُ الله عَرَوَجَلُ الله عَرَوَجَلُ الله عَرَوْجَلُ الله عَلَا الله الله عَلَا الله الله عَلَا الله الله عَلَا الله الله عَلَا الله عَلَا

يقول الله عَنَّهَ عَلَّ ﴿ لَهُ دَعْوَةُ الْحُقِّ وَالذينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُمْ بِشَيْءٍ إِلَّا كَبَاسِطِ كَفَيْهِ إِلَى الْمَاءِ لِيَبْلُغَ فَاهُ وَمَا هُوَ بِبَالِغِهِ وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ ﴾ [الرعد: ١٤].

ويقول سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قِطْمِيرٍ ۞ إِنْ تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكْفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلَا يُنَبِّئُكَ مِثْلُ خَبِيرِ ۞ [فاطر:١٣-١٤].



وقد يتأدَّب الدَّاعي مع ربِّه في طلب بعض حاجاته الدُّنيويَّة، كما فعل موسَى عَلَيْهِ السَّلَمُ، وهو عند (ماءِ مَدْين)، إذْ قال: ﴿رَبِّ إِنِّي لِمَاۤ أَنزَلْتَ إِلَىَّ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرُ ﴾ [القصص: ٢٤].

وتأدُّب رسولُ الله محمَّد صَاَّلَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مع ربِّه، وفي نفسه أن يُحَوِّل الله عَنَّوَجَلَّ القَبلة إلى (الكعبة المشرَّفة)، فجعل يقلِّب وجْهَهُ في السَّماء، فقال الله عَنَّوَجَلَّ: ﴿قَدْ نَرَى تَقَلُّبَ وَجْهكَ فِي السَّماءِ فَلَنُولِيَنَكَ قِبْلَةً تَرْضَاها﴾ [البقرة: ١٤٤] "(١).

وحيث إنَّ الدُّعاء قد اشتهر بمعناه الشَّرعي، والذي هو أحد معاني الدُّعاء اللُّغويَّة فإنَّ العناية والاهتمام هنا بما قد اشتهر..-وسيأتي في الفصل الذي يتناول (النِّداء) كلُّ ما يتعلَّق به-.

وقد نبَّه ابنُ تيمية رَحِمَهُ ٱللَّهُ إلى أنَّ استعمالَ الدُّعاء في العبادة والمسألة من استعمال اللَّفظ في حقيقته الواحدة، ليس من المشترك (٢)، ولا المتواطئ، ولا الجاز حيث

(ونسبة الألفاظ للمعاني \*\*\*خمسة أقسام بلا نقصان) (تواطؤ تشاكك تخالف \*\*\*والاشتراك عكسه الترادف)

قوله: (تواطئ)..وهو القسم الأوَّل من الخمسة كالإنسان؛ فإنَّ معناه لا يختلفُ في أفراده، ويسمَّى ذلك المعنى متواطئا لتواطئ أفراده، أي: توافقها فيه؛ فإنَّ أفراد الإنسان كلَّها متوافقةٌ في معناه من الحيوانيّة وإنَّما الاختلافُ بينهما بعوارضٍ خارجةٍ كالبياض والسَّواد والطُّول والقصر. فإن كان معناه مختلفًا في أفراده كالنُّور؛ فإنَّ معناه في الشَّمس أقوى منه في القمر. وكالبياض؛ فإنَّ معناه في العاج أقوى منه في التَّوب، فالنِّسبة بينه وبين أفراده تشاككُ. ويقال للمعنى مشكك؛ لأنَّ النَّاظر إذا نظر في الأفراد باعتبار أصل المعنى ظنَّه متواطئا، وإذا نظر باعتبار التَّفاوت ظنَّه مشتركًا فحصل له التَّشكك. ويسمَّى اللَّفظ متواطئا كمعناه، وفي الثَّاني مشككًا كمعناه. وإذا نظر بين معنى اللَّفظ وبين لفظ آخر فإن لم يصدق أحدهما على شيءٍ مما يصدقُ عليه الآخر، فالنِّسبة بينهما تخالف، أي: تباين، كالإنسان والفرس=

<sup>(</sup>١) بتصرُّفِ عن (البلاغة العربيَّة أسسها وعلومها وفنونها) (٢٥٥/١-٢٥٧).

<sup>(</sup>٢) (المشترك) هو اللَّفظة الموضوعة لحقيقتين مختلفتين أو أكثر، وضعا أوَّلًا من حيث هما كذلك). فخرج به: (الوضع): ما يدلُّ على الشَّيء بالحقيقة، وعلى غيره بالجاز، وخرج بقيد: (أوَّلًا) المنقول، وخرج بقيد (الحيثيَّة): المتواطئ فإنَّه يتناول الماهيَّات المختلفة، لكن لا من حيث هي كذلك، بل من حيث إخَّا مشتركة في معنى واحد. إرشاد الفحول (٥٧/١)، المحصول (٣٦١-٣٥٦)، كشف الأسرار عن أصول فخر الإسلام البزدوي (٢٠/١). قال الأخضري رَحَمَهُ اللَّهُ في (السُّلَّم):



قال: كلُّ دعاءٍ مسألة متضمِّن لدعاء العبادة. وعلى هذا فقوله عَنَّوَجَلَّ: ﴿وَإِذَا سَالَكَ عَبَادِى عَنِى فَإِنِي قَرِيبُ أُجِيبُ دَعْوَة الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ [البقرة:١٨٦] يتناولُ نوعي الدُّعاء. وبكلِّ منهما فُسِّرتْ الآية. قيل: أعطيه إذا سألني. وقيل: أثيبه إذا عبدني. والقولان متلازمان. وليس هذا من استعمال اللَّفظ المشترك في معنييه كليهما أو استعمال اللَّفظ في حقيقته ومجازه، بل هذا استعماله في حقيقته المتضمِّنةِ للأمرين جميعًا. فتأمَّلُه فإنَّه موضوعٌ عظيمُ النفع، وقلَّ ما يفطن له (١).

وهو يعني أنَّ العبارة الواحدة تطلق إطلاقًا حقيقيًّا على جميع الحقائق فتكون حقيقة (شرعيَّة) و(لغويَّة) و(عرفيَّة)<sup>(۱)</sup>، ولا يكون ذلك الإطلاقُ من المشترك ولا من المجاز.

وقد فُسِّر قوله عَرَّفِجَلَّ: ﴿ادْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ۞ وَلَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا وَادْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَتَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِنَ الْمُحْسِنِينَ

=..واللَّفظ إن تعدد معناه كعين الباصرة والجارية فالنِّسبة بينه وبين ما له من المعاني الاشتراك؛ لاشتراك المعنيين في اللَّفظ الواحد. وإن تعدَّد المعنى كالإنسان والبشر فالنِّسبة بين اللَّفظين التَّرادف..انظر: (شرح الشَّيخ درويش القويسني على السُّلَم المنورق) (ص:١٧).

(١) انظر: مجموع الفتاوي (١١/١٥)، بدائع الفوائد (١٤/٣).

(٢) (الحقيقة اللّغويّة) وهو ما وضعها واضع اللّغة، كالدابّة لكلّ ما دبّ على وجه الأرض، والصّلاة للدّعاء... والحقيقة الشَّرعيَّة وهي ما وصفها الشَّارع، كالصَّلاة نقلها الشَّارع من الدُّعاء للعبادة المخصوصة، وهي الأقوال والأفعال المعلومة المفتتحة بالتَّكبير المختتمة بالتَّسليم، فتحمل في كلام أهل الشَّرع على ذلك. والعرفيَّة الخاصَّة، وهي ما وضعها أهل عرف خاصِّ، وهم طائفة مخصوصة منسوبون لحرفة كالنَّحويين نقلوا الفعل مثلًا من الأمر والشَّأن للفظ الدَّالِّ على معنى في نفسه مقترنِ بأحدِ الأزمنة الظَّلاثة لاشتمال اللَّفظ المذكور على الأمر والشَّأن. والعرفيَّة العامَّة وهي ما وضعها أهل العرفِ العامِّ، أي: ما كان النَّاقل لها من جميع الطَّوائف ككونه داخلًا في جملة أهل البلد بحيث لا يتوقَّف على أمر يضبط أهلها، كالدَّابَّةِ نقلها العرف العامِّ من كلِّ ما يدبُّ على الأرض وخصَّها بذات الحوافر..الفرس والحمار والبغل، وأهل (العراق) بالفرس، وأهل (مصر) بالحمار. ولا يشترط العلم بشخص النَّاقل في هذه الثَّلاثة الأخيرة. انظر: الفروق بالفرس، وأهل (مصر) بالحمار. ولا يشترط العلم بشخص النَّاقل في هذه الثَّلاثة الأخيرة. الظروف من علم الأصول من علم الأصول من علم الأصول (٢٤٦/١)، الأشباه والنَّطائر، لابن نجيم (ص٩٣٠)، نفاية السُّول (٢٤٦/١)، الأشباه والنَّطاقر، أصول الفقه (٢٠/١٥)...الخ.



(الأعراف:٥٥-٥٦)، بدعاء المسألة، ودعاء العبادة. "فهاتان الآيتان مشتملتان على آداب نوعي الدُّعاء، دعاء العبادة، ودعاء المسألة؛ فإن الدُّعاء في القرآن يراد به هذا تارة، وهذا تارة، ويراد به مجموعهما، وهما متلازمان؛ فإنَّ دعاء المسألة هو طلب ما ينفع الدَّاعي، وطلب كشف ما يضرُّه أو دفعه، وكلُّ من يملك الضُّر والنَّفع فإنَّه هو المعبود حقًا، والمعبود لا بدَّ أن يكون مالكًا للنَّفع والضَّرر"(۱).

"وذلك كثيرٌ في القرآن كقوله عَزَقِجَلَّ: ﴿وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لا يَصْرُهُمْ وَلا يَنْفَعُهُمْ ﴾ [يونس:١٨]، وقوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿وَلا تَدْعُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لا يَنْفَعُكَ وَلا يَـضُرُّكَ ﴾ [يونس:١٠٦]، وقوله عَزَّوَكِلَّ: ﴿قُلْ أَتَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لا يَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلا نَفْعًا وَاللَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ﴾ [المائدة:٧٦]، وقوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿قَالَ أَفَتَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكُمْ شَيْئًا وَلَا يَضُرُّكُمْ ۞ أُفٍّ لَكُمْ وَلِمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ۞﴾ [الأنبياء:٦٦-٦٧]، وقوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِبْرَاهِيمَ ۞ إِذْ قَـالَ لِأَبيهِ وَقَوْمِهِ مَـا تَعْبُدُونَ ﴾ قَالُوا نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظَلُ لَهَا عَاكِفِينَ ۞ قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ ۞ أَوْ يَنْفَعُونَكُمْ أُوْ يَـضُرُّونَ ﴾ [الشعراء: ٢٩-٧٣]، وقوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿وَاتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ آلِهَـةً لا يَخْلُقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ وَلا يَمْلِكُونَ لأَنْفُسِهِمْ ضَرًّا وَلا نَفْعًا وَلا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلا حَيَاةً وَلا نُشُورًا ﴾ [الفرقان: ٣]، وقال عَزَّوَجَلَّ: ﴿وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لا يَنْفَعُهُمْ وَلا يَـضُرُّهُمْ وَكَانَ الْكَافِرُ عَلَى رَبِّهِ ظَهيرًا ﴾ [الفرقان:٥٥]، فنفى سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عن هؤلاء المعبودين من دونه النَّفع والضر القاصر والمتعدي فلا يملكونه لأنفسهم ولا لعابديهم، وهذا في القرآن كثير بيد أنَّ المعبود لا بدَّ أن يكون مالكًا للنَّفع والضر، فهو يدعى للنفع والضر دعاء المسألة، ويدعى خوفًا ورجاءً دعاء العبادة، فعلم أنَّ النَّوعين متلازمان، فكلُّ دعاء عبادة مستلزم لدعاء المسألة، وكلُّ دعاء مسألة متضمِّن لدعاء العبادة، وعلى هذا فقوله عَنَّوَجَلَّ: ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنَّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ [البقرة:١٨٦]، يتناول نوعي الدُّعاء "(٢) - كما سبق-.

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (١٠/١٥)، وكذلك في (بدائع الفوائد) (١٣/٣٥).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۱۱/۱٥)، بدائع الفوائد (۱۳/۳٥).



## ثانيًا: تنوع أساليب الدعاء:

وقد تناولتُ الدُّعاء من حيث معناه الاصطلاحي من محاور:

الأوَّل: ما صُرِّح فيه بمادَّة الدُّعاء.

الثّاني: ما صُرِّح فيه بمادَّة النِّداء والمراد منها الدُّعاء من حيث معناه الدِّيني. وأمَّا الثَّالث فهو ما كان دعاءً من المخاطَب باستخدام أداة الخطاب -ظاهرة أو مقدَّرة - لأجلِ تحقيقِ مرغوبٍ فيه، أو دفع مكروهٍ من أُمور الدُّنيا أو أمور الآخرة. وبيان ذلك على النَّحو التَّالى:

# المحور الأول: ما صُرِّح فيه بمادَّة الدُّعاء:

أمَّا صُرِّح فيه بمادة الدُّعاء (۱) فقد ذكر أهل التَّفسير أنَّه يأتي في القرآن على أوجه: أحدها: القول: ومنه قوله عَزَّفِجَلَّ: ﴿فَمَا كَانَ دَعْوَاهُمْ إِذْ جَاءَهُمْ بَأْسُنَا إلا أَنْ قَالُوا إِنَّا كُنَّا ظَالِمِينَ ﴾ [الأعراف:٥] (٢)، ﴿دَعُوَاهُمْ فِيهَا سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ ﴾ [يونس:١٠]، ﴿فَمَا زَالَتْ يَلْكَ دَعْوَاهُمْ ﴾ [الأنبياء:١٥].

والثَّاني: العبادة: ومنه قوله عَنَّوَجَلَّ: ﴿قُلْ أَنَدْعُو مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لا يَنْفَعُنَا وَلا يَصُرُّكَ ﴾ يَضُرُّنَا ﴾ [الأنعام: ٧١] (٣)، ﴿وَلا تَدْعُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لا يَنْفَعُكَ وَلا يَصُرُّكَ ﴾

<sup>(</sup>١) انظر: مادَّة: (دعا) في المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، لمحمَّد فؤاد عبد الباقي من (ص:٣١٦) إلى (٣٢٠).

<sup>(</sup>٢) وفي (الكشاف): "ويجوز : فما كان استغاثتهم إلا قولهم هذا؛ لأنه لا يستغاث من الله عَرَّقِجَلَ بغيره ، من قولهم: (دعواهم يا لكعب) ". الكشاف (٦٧/٢)، تفسير ابن عادل (١٨/٩)، البحر المحيط (١٣/٥). وفي (مجاز القرآن): "لها موضعان، أحدهما: قولهم ودعواهم، والآخر ادِّعاؤهم". مجاز القرآن (٢١٠/١)، وقال الطبري رَحِمَةُ اللَّهُ: "وللدَّعوى في كلام العرب وجهان: أحدهما: الدُّعاء، والآخر: الادِّعاء للحقِّ. ومن الدَّعوى التي معناها الدُّعاء قول الله عَرَّقِجَلَّ: ﴿فَمَا زَالَتْ تِلْكَ دَعْوَاهُمْ ﴾..". تفسير الطَّبري (٢١٣/١).

<sup>(</sup>٣) قوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿قُلْ أَندْعُواْ﴾، أي: أنعبد من دون الله عَزَّوَجَلَّ.



[يونس:١٠٦](١)، ﴿ وَلا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ ﴾ [القصص: ٨٨]، ﴿ وَالذينَ لا يَـدْعُونَ مَـعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ ﴾ [الفرقان: ٢٨] (٢)، ﴿ وَلَا دُعَاؤُكُ مْ ﴾ [الفرقان: ٢٧] (٢)، ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ ﴾ [العنكبوت: ٤٢] (٤).



<sup>(</sup>١) قوله عَزَوَجَلَّ: ﴿وَلا تَدْعُ﴾، أي: ولا تعبد من دون الله عَزَوَجَلَّ ما لا ينفعك إن أطعته، ولا يضرُّك إن عصيته.

<sup>(</sup>٢) قوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿لا يَدْعُونَ﴾، أي: لا يعبدون.

<sup>(</sup>٣) قيل في قوله عَزَوَجَلَّ: ﴿ لَوْلا دُعَاوُكُمْ ﴾، أي: عبادتكم له وحده عَزَوَجَلَّ، وعلى هذا القول فالخطاب عامً للكافرين والمؤمنين، ثمَّ أفرد الكافرين دون المؤمنين بقوله: ﴿ فَقَدْ كَذَّبُتُمْ ﴾. الله قيل من معنى الدُّعاء في الآية حيث قال: "وفي معنى (الدُّعاء) هنا ثلاثة أقوال: الأوَّل: أنَّ المعنى أنَّ الله عَزَوَجَلَّ لا يبالي بكم لولا عبادتكم له، فالدُّعاء بمعنى العبادة. وهذا قريب من معنى قوله عَزَوَجَلَّ: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الجن والإنس إلا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الدَّربات:٥]. الثَّاني: أنَّ الدُّعاء بمعنى الاستغاثة والسُئوال، والمعنى لا يبالي الله عَزَوَجَلَّ بكم، ولكن يرحمكم إذا استغثتم به ودعوتموه، ويكون على هذين القولين خطابًا لجميع النَّاس من المؤمنين والكافرين؛ لأنَّ فيهم من يعبد الله عَزَوَجَلَّ ويدعوه، أو خطابًا للمؤمنين خاصّة؛ لأخم هم الذين يدعون الله عَزَوَجَلَّ ويعبدونه، ولكن يضعف هذا بقوله عَزَوَجَلَّ: ﴿ فَقَدْ كَذَّبْتُمْ ﴾. الثَّالث: أنَّه خطاب للكفَّار خاصّة، والمعنى على هذا: ما يعبأ بكم لولا أن يدعوكم إلى دينه، والدُّعاء على هذا بمعنى الأمر بالدُّخول في الدِّين، وهو مصدر مضاف إلى المفعول، وأمًا على القول الأوَّل والنَّاني فهو مصدر مضاف إلى المفعول، وأمًا على القول الأوَّل والنَّاني فهو مصدر مضاف إلى الفاعل". تفسير ابن جزي (٢/٢٨).

<sup>(</sup>٤) وقيل أيضًا في قوله عَرَقِجَلَّ: ﴿ مَا يَدْعُونَ ﴾، أي: يعبد المشركون، ﴿ مِنْ دُونِهِ ﴾، أي: غير الله عَرَقِجَلَّ: وَذَلِكَ بِأَنَّ اللّهَ هُو الْحَقُ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ الْبَاطِلُ ﴾ [الحج: ٢٦]، وقوله عَرَقِجَلَّ: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللّهَ هُو الْحَقُ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ الْبَاطِلُ ﴾ [القمان: ٣]، فقوله عَرَقِجَلَّ: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللّهَ هُو الْحُقِّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ الْبَاطِلُ ﴾ [القمان: ٣]، فقوله عَرَقِجَلَّ: ﴿ وَاللّهُ يَـقْضِى بِالْحَقِ الْحَقِي اللّهُ هُو الْحَقِّ فَيْ اللّهُ مُو اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَرَقِجَلَّ: ﴿ وَاللّهُ اللّهُ عَرَقِجَلَّ: ﴿ وَاللّهُ يَعْوَنَ مِنْ دُونِهِ لا يَقْضُونَ فِيقُونَ ﴾ والله والتّاء والتّاء والتّاء والتّاء والله عَرَقِجَلَّ: ﴿ وَاللّهُ اللّهُ يَعْوَنَ مِنْ دُونِهِ لا يَقْضُونَ فِيقِي إِنْ يَعْمُونَ وَمِنْ مُونِهِ لا يَقْضُونَ فِيقَهُ وَلِهُ عَرَقِجَلَّ: ﴿ وَاللّهُ يَلْعُونَ مِنْ دُونِهِ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلا يَسْعُونَ مِنْ دُونِهِ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلا يَسْعُونَ أَلْ اللّهُ وَلا يَشْعُونَ مِنْ دُونِ اللّهِ وَاللّهُ اللّهُ وَلا يَشْعُونَ مِنْ دُونِهِ لا يَقْضُونَ بِسَقَى عِ ﴿ [غافر: ٢٠]، ﴿ وَلا يَمْلُكُ اللّهُ يَلُونُهُ مُ اللّهُ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ لا يَقْضُونَ بِسَقَى عِ ﴿ [غافر: ٢٠]، ﴿ وَلا يَمْلِكُ اللّهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ ا



والثَّالث: النِّداء: ومنه قوله عَزَّقِجَلَّ: ﴿ يَكُومُ يَكُمُ فَتَسْتَجِيبُونَ بِحَمْدِهِ ﴾ [الإسراء: ٥٠] (١) ، ﴿ وَلا يَسْمَعُ الصُّمُّ الدُّعَاءَ ﴾ [الأنبياء: ٥٠] (١) ، ﴿ إِنْ تَدْعُوهُمْ لا يَسْمَعُوا دُعَاءَ ﴾ [الإسراء: ٢٥] (١) ، ﴿ وَلا يَسْمَعُ الصُّمُّ الدُّعَاءَ ﴾ [الأنبياء: ٥٠] (١) ، ﴿ وَلَا يَسْمَعُ الدَّاعِ إِلَى شَيْءٍ نُكُرٍ ﴾ [القمر: ٢] (١) ، ﴿ وَلَا يَعُمْ يَدْعُ الدَّاعِ إِلَى شَيْءٍ نُكُرٍ ﴾ [القمر: ٢] (١) ، ﴿ وَلَا يَعْمُ الدَّاعِ إِلَى شَيْءٍ نُكُرٍ ﴾ [القمر: ٢] (١) ، ﴿ وَلَا يَعْمُ الدَّاعِ إِلَى شَيْءٍ نُكُرٍ ﴾ [القمر: ٢] .

والرَّابع: الاستعانة: ومنه قوله عَزَّقِجَلَّ: ﴿وَادْعُـوا شُـهَدَاءَكُمْ مِـنْ دُونِ اللَّهِ﴾ [البقرة:٢٣](٤)،

﴿ وَادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ ﴾ [يونس:٣٨] (٥)، ﴿ وَلْيَدْعُ رَبَّهُ ﴾ [غافر:٢٦] (٦).

والخامس: السُّؤال: ومنه قوله عَنَّهَ عَلَّ: ﴿ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ [البقرة:١٨٦]، ﴿ ادْعُ ونِي ﴿ ادْعُ لَنَا رَبَّكَ ( الْعراف: ١٣٤]، ﴿ ادْعُ ونِي الْذَا رَبَّكُمْ ﴾ [غافر: ٦٠]، ﴿ وَقَالَ الذينَ فِي النَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ ادْعُوا رَبَّكُمْ ﴾ [غافر: ٤٩]، ﴿ ادْعُ لَنَا رَبَّكُ مِهَ عَنْدَكَ ﴾ [الزحرف: ٤٩]. ﴿ ادْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِنْدَكَ ﴾ [الزحرف: ٤٩].

<sup>(</sup>١) قوله عَزَوَجَلَّ: ﴿يَوْمَ يَدْعُوكُمْ﴾، أي: يناديكم من قبوركم على لسان إسرافيل عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ.

<sup>(</sup>٢) يعني : الكَفَّار الذين هم بمنزلة الصمِّ، ولا يسمعون النِّداء إذا أعرضوا. ونحوه قوله عَزَّقِجَلَّ: ﴿وَلا تُسْمِعُ الصُّمَّ الدُّعَاءَ ﴿وَلا تُسْمِعُ الصُّمَّ الدُّعَاءَ ﴾ [الرم:٥٠]. ﴿فَإِنَّكَ لا تُسْمِعُ الْمَوْتَى وَلا تُسْمِعُ الصُّمَّ الدُّعَاءَ ﴾ [الرم:٥٠].

<sup>(</sup>٣) أي: يوم ينادي المناد، يفسِّره قوله عَزَّقِجَلَّ: ﴿وَاسْتَمِعْ يَوْمَ يُنَادِ الْمُنَادِ مِنْ مَكَانٍ قَريبٍ﴾ [ق:١١].

<sup>(</sup>٤) انظر: الإتقان (١/٦/٤).

<sup>(</sup>٥) قوله عَرَّقِجَلَّ: ﴿وَادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُمْ ﴾، أي: استعينوا بمن شئتم. أو استعينوا بآلهتكم التي تعبدونها من دون الله عَرَّقِجَلَّ، والمعنى: إن كان الأمر -كما تقولون- أنها تستحقُّ العبادة فاجعلوا الاستعانة بما في دفع ما نزل بكم من أمر محمَّد صَلَّاللَّهُ مَلَيْهُ وَسَلَّمَ وإلا فاعلموا أنَّكم مبطلون في دعواكم أنها إلهة. أو استعينوا بأعوانكم وأربابكم من دون الله عَرَقِجَلَّ.

<sup>(</sup>٦) قوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿وَلْيَدْعُ رَبَّهُ﴾ فيه وجهان: أحدهما: وليسألْ ربَّه؛ فإنَّه لا يجاب. الثَّاني: وليستعنْ به؛ فإنَّه لا يعان. النُّكت والعيون (١٠٢٦/١)، وكذلك في (تفسير العز بن عبد السَّلام) (١٠٢٦/١).

<sup>(</sup>٧) أي: سله.



والسَّادس: الاستفهام والاستعلام: ومنه قوله عَنَّوَجَلَّ: ﴿ ادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنْ لَنَا مَا هِيَ ﴾ [البقرة: ٦٨]، أي: استفهم (١٠). ﴿ فَ دَعَوْهُمْ فَلَمْ يَسْتَجِيبُوا لَهُمْ ﴾ [الكهف: ٥٦]، أي: استفهموهم أأنتم آلهة؟!.

والسَّابع: العذاب: ومنه قوله عَنَّهَجَلَّ: ﴿نَزَّاعَةً لِلشَّوَى ۞ تَـدْعُو مَـنْ أَدْبَـرَ وَتَـوَلَّى ۞ المعارج: ١٦-١٦]، أي: تُعَذِّبُ (٢)"(٣).

الثَّامن: التَّسمية: ومنه قوله عَرَّقِجَلَّ: ﴿لا تَجْعَلُوا دُعَاءَ الرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَاءِ بَعْضِكُمْ بَعْضًا﴾ [النور:٦٣](٤).

التَّاسع: العَرْض: ﴿وَيَا قَـوْمِ مَـا لِي أَدْعُـوكُمْ إِلَى النَّجَـاةِ ﴾ [غافر: ١٤]. قيل: أي: أعرضها عليكم، ﴿وَتَدْعُونَنِي إِلَى النَّارِ ﴾ [غافر: ٤١]. قيل: أي: تعرضونها عليَّ.. (٥٠).

# المحور الثاني: ما صُرِّح فيه بمادة النِّداء والمراد منها الدُّعاء من حيث معناه الاصطلاحي:

فمن ذلك قوله عَرَقِجَلَّ: ﴿إِذْ نَادَى رَبَّهُ نِدَاءً خَفِيًّا﴾ [مريم:٣]، وقوله عَرَقِجَلَّ: ﴿وَنُوحًا إِذْ نَادَى رَبَّهُ وَالْنبياء:٣٨]، وقوله عَرَقِجَلَّ: ﴿وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ ﴾ [الأنبياء:٣٨]، وقوله عَرَقِجَلَّ: ﴿وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ ﴾ [الأنبياء:٣٨]، وقوله عَرَقِجَلَّ: ﴿وَزَكُرِيًّا إِذْ نَادَى رَبَّهُ رَبِّ لا تَذَرْنِي فَرْدًا﴾ [الأنبياء:٨٩]، ﴿وَاذْكُرْ عَبْدَنَا أَيُّوبَ إِذْ

<sup>(</sup>١) يعني: هل هي كبيرة أو صغيرة أو متوسِّطة؟

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير البغوي (٥/١٥٣)، تفسير السَّمعاني (٦/٤)، وانظر: لسان العرب، مادَّة: (دعا) (٢٦٠/١٤).

<sup>(</sup>٣) بتصرُّف عن (نزهة الأعين النَّواظر) (ص:٣٩٣ - ٢٩٥)، وبصائر ذوي التَّمييز (٢٠٠/٢).

<sup>(</sup>٤) "ويستعمل أَيضًا استعمال التَّسمية نحو: دعوت ابني زيدًا، أي: سمَّيته. قال الله عَرَّقِجَلَّ: ﴿لا تَجْعَلُوا دُعَاءَ الرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَاءِ بَعْضِكُمْ بَعْضًا﴾ [النُّور: ٦٣]، حثًا على تعظيمه صَالِّللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وذلك مخاطبة لمن يقول: (يا محمَّد)". المفردات، للرَّاغب، مادَّة: (دعا) (ص: ٣١٥)، بصائر ذوي التَّمييز (٢٠٠/٢)، وفتح الباري بشرح صحيح البخاري (١١/ ٤٤).

<sup>(</sup>٥) انظر: بصائر ذوى التَّمييز (٢/ ٣٨٩).



نَادَى رَبَّهُ أَنِي مَسَّنِى الشَّيْطَانُ بِنُصْبٍ وَعَذَابٍ ﴾ [ص:٤١]، ﴿إِذْ نَادَى وَهُوَ مَكْظُومٌ ﴾ [القلم:٤٨]. فمن الواضح أنَّ (نادى) هنا بمعنى: (دعا)، وهي من دعاء المحلوق للخالق عَزَّقِجَلَّ.

#### المحور الثالث: استخدام أداة الخطاب ظاهرة أو مقدَّرة:

وأداة الخطاب المستخدمة في الدُّعاء هي أداة النِّداء (يا) ظاهرة أو مقدَّرة.. وبيان ذلك على النَّحو التَّالي:

#### أ. ما كانت فيه أداة النّداء ظاهرة:

وأتناول هنا صيغة: (يا ربِّ)، وقد ورد في (موضعين): ﴿يَا رَبِّ إِنَّ قَوْمِي اتَّخَذُوا هَذَا الْقُرْآنَ مَهْجُورًا﴾ [الفرقان:٣٠]. ﴿وَقِيلِهِ يَا رَبِّ إِنَّ هَؤُلاءِ قَوْمٌ لا يُؤْمِنُونَ﴾ [الزحرف: ٨٨].

#### ب. ما كانت فيه أداة النّداء مقدّرة:

وأتناول هنا تصدير الدعاء بالصيغ التالية: (ربِّ)، (ربَّنا)، (اللهمَّ).. التصدير الأول: (رب):

إنَّ تصدير الدُّعاء بـ (رب) فيه من الاستعطاف ما لا يخفى؛ ولذا كثر تصدير الدُّعاء به.

وإنَّ الدُّعاء بتكرير النِّداء ينبئ عن كمال الضَّراعة والابتهال، واستدعاء الإجابة، وفي ذلك إشارة إلى كمال التَّوجُّه إلى الله عَزَّوَجَلَّ، وعدم الغفلة عنه، مع إظهار كمال الضَّراعة والابتهال إلى معود الإحسان والإفضال.

وأمَّا الآيات فهي على النَّحو التَّالي: [البقرة:٢٦]، [البقرة:٢٦]، [آل عمران:٣٥]، [آل عمران:٣٥]، [آل عمران:٢٥]، [آل عمران:٢٥]، [المائدة:٢٥]، [الأعراف:٢٥١]، [هود:٤٧]، [يوسف:٣٣]، [يوسف:٢٠١]، [إبراهيم:٣٥]، [إبراهيم:٤٠]،



[الحجر: ٣٦]، [الإسراء: ٢٤]، [الإسراء: ٨٠]، [مريم: ٢]، [مريم: ١]، [طه: ٢٥]، [طه: ١١]، [المؤمنون: ٣٩]، [الأنبياء: ١١]، [المؤمنون: ٣٩]، [المؤمنون: ٩٩]، [المؤمنون: ٩٩]، [المؤمنون: ٩٩]، [المؤمنون: ٩٩]، [المؤمنون: ٩٩]، [المؤمنون: ٩٤]، [المؤمنون: ٩٤]، [المؤمنون: ٩٤]، [المؤمنون: ٩٤]، [الشعراء: ٨٣]، [الشعراء: ٩٤]، [التصص: ٢١]، [القصص: ٢٠]، [القصص: ٢٠]، [القصص: ٢٠]، [القصص: ٢٠]، [التحريم: ٢١]، [التحريم: ٢١]، [التحريم: ٢٠]، [الوح: ٢٨].

## التصدير الثاني: (ربَّنا):

إنَّ تصدير الدُّعاء بـ (ربنا) من الاستعطاف ما لا يخفى - كسابقه-؛ ولذا كثر تصدير الدُّعاء به، والنِّداء المكرر للمبالغة في الجؤار واستدعاء الإجابة (١).

وأمّا الآيات فهي على النّحو التّالي: [البقرة:٢٨]، [ال عمران:٢٨]، [آل عمران:٢٠]، [آل عمران:٢٠]، [آل عمران:٢٠]، [آل عمران:٢٠]، [النساء:٧٧]، [المائدة:٣٨]، [الأعراف:٢٨]، [الأعراف: ٢٨]، [الأعراف: ٢٨]، [الأعراف: ٢٠]، [الأعراف: ٢٨]، [الأعراف: ٢٠]، [الأعراف: ٢٠]، [الأعراف: ٢٠]، [الأعراف: ٢٠]، [الأعراف: ٢٠]، [الأعراف: ٢٠]، [المؤمنون:٢٠]، [المتحنة:٥]، [المتحنة:٥]، [المتحنة:٥]، [التحريم:٨]، [المتحنة:٥]، [التحريم:٨]، [المتحنة:٥]،

وقد تقدم أن كثرة مجيء النداء باسم الرب؛ لأن الرب سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى هو القائم بأمور العباد وإصلاحها؛ فكان العبد متعلق بمن شأنه التربية والرفق والإحسان.

<sup>(</sup>١) انظر: روح المعاني (٢٤/ ٤٧).



وقد يقدم العبد في مناجاته للرب عَرَّوَجَلَّ الوسيلة بين يدي الطلب (١) كما في قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿رَبَّنَا إِنَّنَا آمَنَّا﴾ [آل عمران: ١٦]، ﴿رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلًا سُبْحَانَكَ ﴾ [آل عمران: ١٩١].. إلى غير ذلك.

#### التصدير الثالث: (اللهمَّ):

﴿قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ﴾ [آل عمران:٢٦].

﴿قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ اللَّهُمَّ رَبَّنَا أَنْزِلْ عَلَيْنَا مَايِدَةً﴾ [المائدة:١١٤].

﴿ وَإِذْ قَالُوا اللَّهُمَّ إِنْ كَانَ هَذَا هُوَ الْحَقَّ مِنْ عِنْدِكَ فَأَمْطِرْ عَلَيْنَا ﴾ [الأنفال:٣٦] (٢).

ومن الملاحظ أنَّ عيسى عَلَيْهِ السَّلَامُ قد جمع في دعاءه بين وصف الله عَنَّهِ عَلَى بالألوهيَّة، ووصفه بالرُّبوبيَّة، حيث ناداه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى مرَّتين، مرّةً بوصف الألوهيَّة الجامعة لجميع الكمالات، ومرّةً بوصف الرُّبوبية المنْبئة عن التَّربية، وإظهارا لغاية التَّضرُّع، ومبالغة في الاستدعاء (٣).

#### ثالثًا: الأهداف والمقاصد:

١ - الدُّعاءُ وسيلةٌ من وسائل الاتِّصال بين المخاطِب -بكسر الطاء المهملة-.
 والمخاطَب -بفتح الطاء المهملة-.

٢ - إنَّ التَّعرُف على صيغ الدُّعاء في الخطاب القرآني هو من التَّعرف على أسمى صيغه، وأكثرها بلاغة، وأجمعها للمعاني.

٣ - إِنَّ صيغ الدُّعاء من جملة صيغ الإنشاء الطَّلبيِّ.

<sup>(</sup>١) انظر: الموافقات، للشاطبي (٢٠٣/٤).

<sup>(</sup>٢) أمَّا قوله عَزَّقِجَلَّ: ﴿ دَعْوَاهُمْ فِيهَا سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَتَحِيَّتُهُمْ فِيهَا سَلامٌ ﴾ [يونس:١٠]، وقوله عَزَقِجَلَّ: ﴿ قُلِ اللَّهُمَّ وَتَحِيَّتُهُمْ فِيهَا سَلامٌ ﴾ [يونس:١٠]، وقوله عَزَقِجَلَّ: ﴿ قُلِ اللَّهُمَّ وَتَحِيَّتُهُمْ فِيهَا سَلامٌ ﴾ [فاطرً السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ عَالِمَ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ ﴾ [الزمر:٤٦] فهي تدلُّ على الدُّعاء من حيث مفهومه العامِّ كما تقدم.

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير أبي السُّعود (١٣٧/٢).



٤ - إنَّ الدُّعاء بمعناه الشَّرعي هو أخصُّ من الدُّعاء من حيث معناه اللُّغوي العام.

٥ - إِنَّ إخلاص الدُّعاء لله عَرَّوَجَلَّ فيه الخير العظيم للمخاطَب -بفتح الطاء المهملة-، حيث يشعر بلذَّة القرب والمناجاة، وهي وسيلة من وسائل الظَّفر بالمرغوب، ودفع المكروه..

آ - قال الإمام الغزالي رَحْمَةُ اللَّهُ: فإن قيل: فما فائدة الدُّعَاء مع أنَّ القضاء لا مَرَدَّ لهُ؟ فاعْلَمْ أنَّ من جُمْلَة القضاء: رَدُّ الْبَلاء بالدُّعَاء، فإنَّ الدُّعَاء سَبَب رَدِّ الْبَلاء وَوُجُود الرَّحْمَة، كما أنَّ الْبُدْر سبب لِخُرُوجِ النَّبَات من الأَرْض، وكما أنَّ التُّرْسَ يَدْفَع السَّهْم كذلك الدُّعَاء يَرُدُّ البلاء.. (۱).

ولا تتوقَّف فائدة الدُّعاء على ما ذكره الغزاليُّ رَحِمَهُ ٱللَّهُ بل يضاف إليه ما ذكرته هنا من المقاصد، وكونه عبادة وطاعة، وقد أمر به العبدُ.

٧ - لا بد أن يكون الدُّعاء مقرونًا بالتَّضرع والإخفاء، بعيدًا عن الرِّياء كما في قوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿ ادْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ۞ وَلَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ
 بَعْدَ إِصْلَاحِهَا وَادْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَتَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِنَ الْمُحْسِنِينَ ۞ [الأعراف:٥٥-٥٥].

وذلكَ أنَّ من فائدة الدُّعاء:

١ – الخوف من العقاب..وهو محفِّز إلى فعل المأمور، واحتناب المحظور.

٢ - الطَّمع في الثَّواب، وهو كذلك محفِّزٌ...

فقوله عَنَهَجَلَّ: ﴿وَادْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾، أي: ادعوه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى خاتفين من عقابه، طامعين في ثوابه. ثمَّ إنَّه بيَّن فائدة الدُّعاء، وعلَّل سبب طلبه، فقال: ﴿إِنَّ رَحْمَةَ الله قَرِيبُ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾، أي: إنَّ رحمته قريبةٌ من كلِّ محسِنٍ، وهي أكيدةٌ محقَّقة.

<sup>(</sup>۱) انظر ما قاله الغزاليُّ رَحِمَهُٱللَّهُ مفصَّلًا في (إحياء علوم الدِّين) (۳۲۸/۱– ۳۲۹)، وانظر: تفسير التَّعالبي (۱) انظر ما قاله الغزاليُّ رَحِمَهُٱللَّهُ مفصَّلًا في (إحياء علوم الدِّين) (۱٤٣/۱)، (۲۱۲/۲)، مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح (۴٤٠/۷).



والجزاء من جنس العلم، فمن أحسن في عبادته نال حُسن الثَّواب، ومن أحسن في الدُّعاء نال خيرًا مما طَلَب.

"إن قلت: قال في أوَّل الآية: ﴿ ادْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً ﴾ ، وقال هنا: ﴿ وَادْعُوهُ ﴾ ، وهذا هو عطف الشَّيء على نفسه ، فما فائدة ذلك؟ قلتُ: الفائدة فيه أنَّ المراد بقوله عَرَّفَكَلَ: ﴿ ادْعُوا رَبَّكُمْ ﴾ ، أي: ليكن الدُّعاء مقرونًا بالتَّضرع والإحبات ، وقوله: ﴿ وادْعُوهُ خَوْفًا وطَمعًا ﴾ أنَّ فائدة الدُّعاء أحدُ هذين الأمرين ، فكانت الآية الأولى في بيان شرط صحَّة الدُّعاء ، والآية الثَّانية في بيان فائدة الدُّعاء . وقيل: معناه : كونوا جامعين في أنفسكم بين الخوف والرَّجاء في أعمالكم كلِّها ، ولا تطمعوا أنكم وفيتم حقَّ الله عَرَقِهَلَ في العبادة والدُّعاء ، وإن اجتهدتم فيهما .

الثَّانية: في قوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿إِنَّ رَحْمَتَ اللَّهِ ﴾ الآية، ترجيحٌ للطَّمع على الخوف؛ لأنَّ المؤمن بين الرَّجاء والخوف، ولكنَّه إذا رأى سعة رحمته وسبقها، غلب الرَّجاء عليه"(١).

وليست حالة في الطَّاعات أشرف من حال الدُّعاء؛ لأنَّ الإنسان ربما يُشغل قلبه في جميع العبادات، في الصَّلاة والصَّوم وغيرها، فأمَّا في حالة الدُّعاء فيلزم جوارحه ويضطر إليه، فأيُّ حالة أحسن من هذا؟ (٢).

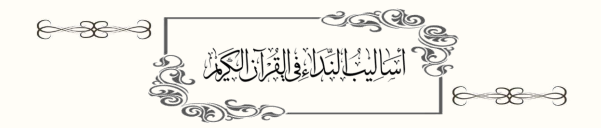


<sup>(</sup>١) تفسير الرَّازي (٢٨٤/١٤)، الخازن (٢١١/٢)، النَّيسابوري (٢٥٨/٣)، البيضاوي (٦٦٣).

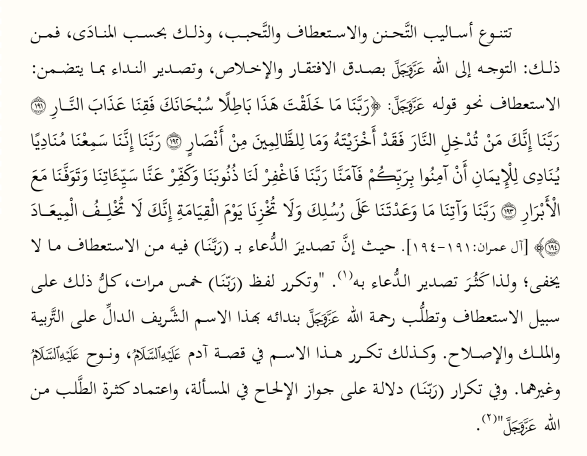
<sup>(</sup>٢) بحر الفوائد المشهور بمعاني الأخبار، للكلاباذي (ص:٢٦٦).







# المطلب الثامن عشر نداء التَّحنن والاستعطاف والتَّحبب



<sup>(</sup>١) انظر: روح المعاني (٢٤/٧٤).

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط (٢٧٦/٣)، وانظر: روح المعاني (٤٧/٢٤). ونحوه قوله عَرَقِجَلَّ: ﴿رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْمًا فَاغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُوا وَاتَّبَعُوا سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الجُجِيمِ ﴿ رَبَّنَا وَأَدْخِلْهُمْ جَنَّاتِ عَدْنِ الَّتِي وَعِلْمًا فَاغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُوا وَاتَّبَعُوا سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الجُجِيمِ ﴿ رَبَّنَا وَأَدْخِلُهُمْ جَنَّاتِ عَدْنِ الَّتِي وَعَدْتَهُمْ وَمَنْ صَلَحَ مِنْ آبَابِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرِّيَّاتِهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ ۞ [غافر:٧-٨]. إلى قوله: ﴿ رَبَّنَا أَمَتَنَا اثْنَتَيْنِ وَأَحْيَيْتَنَا اثْنَتَيْنِ فَاعْتَرَفْنَا بِدُنُوبِنَا فَهَلْ إِلَى خُرُوحٍ مِنْ سَبِيلٍ﴾ [غافر:١١]. انظر: روح المعاني (٤٧/٢٤).



ومن ذلك ما قيل في قوله عَرَّوَجَلَّ: ﴿ وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَى إِلَى قَوْمِهِ غَضْبَانَ أَسِفًا قَالَ بِئْسَمَا خَلَفْتُمُونِي مِنْ بَعْدِى أَعَجِلْتُمْ أَمْرَ رَبِّكُمْ وَأَلْقَى الْأَلْوَاحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَخِيهِ يَجُرُّهُ لِئُسَمَا خَلَفْتُمُونِي مِنْ بَعْدِى أَعَجِلْتُمْ أَمْرَ رَبِّكُمْ وَأَلْقَى الْأَلْوَاحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَخِيهِ يَجُرُّهُ إِلَيْهِ قَالَ ابْنَ أُمَّ إِنَّ الْقَوْمَ اسْتَضْعَفُونِي وَكَادُوا يَقْتُلُونَنِي فَلَا تُشْمِتْ فِي الْأَعْدَاءَ وَلَا تَجْعَلْنِي إلَيْهِ قَالَ ابْنَ أُمِّ إِنَّ الْقَوْمِ الشَّوْمِ النَّقُومُ النَّعْوَمِ النَّعْرَاءِ وَلَا يَبْعَوْمَ لَا تَلْخُذْ بِلِحْيَتِي وَلَا بِرَأْسِي إِنِّي مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ [الأعراف:١٥٠]، وقوله: ﴿قَالَ يَبْنَؤُمَّ لَا تَأْخُذْ بِلِحْيَتِي وَلَا بِرَأْسِي إِنِّي خَشِيثُ أَنْ تَقُولَ فَرَقْتَ بَيْنَ بَنِي إِسْرَايِيلَ وَلَمْ تَرْقُبُ قَوْلِي ﴾ [طه:١٤].

قال شيخ الإسلام أبو السعود رَحَهَ أُللَّهُ: "خَصّ الأمَّ بالإضافة استعظاماً لحقها وترقيقاً لقلبه لا لما قيلَ من أنه كان أخاه لأم فإن الجمهور على أنهما كانا شقيقين "(١).

وفي (الكشاف): "قيل: كان أخاه لأبيه وأمه، فإن صح فإنما أضافه إلى الأم؛ إشارة إلى أنهما من بطن واحد. وذلك أدعى إلى العطف والرقة، وأعظم للحق الواجب؛ ولأنها كانت مؤمنة فاعتدَّ بنسبها؛ ولأنها هي التي قاست فيه المخاوف والشدائد فذكره بحقها"(٢).

وكذلك قوله: ﴿قَالَ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلاَّخِي وَأَدْخِلْنَا فِي رَحْمَتِكَ وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ﴾ [الأعراف:١٥١]؛ فإن ذكر وصف الأُخوة فيه زيادة في الاستعطاف؛ عسى الله عَزَّوَجَلَّ أن يُكرم رسوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بالمغفرة لأخيه، كقول نوح عَلَيْهِ السَّلَامُ: ﴿رَبِّ إِنَّ ابْنِي مِنْ أَهْلِي﴾ يُكرم رسوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بالمغفرة لأخيه، كقول نوح عَلَيْهِ السَّلَامُ: ﴿رَبِّ إِنَّ ابْنِي مِنْ أَهْلِي﴾ [هود:٤٥]

وكذلك النّداء بنحو قوله عَرَّوَجَلَّ: ﴿ يَا بَنِي آدَمَ لا يَفْتِنَنَّكُمُ الشَّيْطَانُ كَمَا أَخْرَجَ وَكَانِيكُمْ مِنَ الْجَنَّةِ يَنْزِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُرِيَهُمَا سَوْآتِهِمَا إِنَّهُ يَرَاكُمْ هُوَ وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لَا تَرَوْنَهُمْ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّيَاطِينَ أَوْلِيَاءَ لِلَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ [الأعراف:٢٧]. قال البقاعيُ لا تَرَوْنَهُمْ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّيَاطِينَ أَوْلِيَاءَ لِلَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ [الأعراف:٢٧]. قال البقاعيُ رَحِمَهُ اللَّهُ اللهُ عَلَيْهِمُ السَّيَما قصص الأنبياء عَلَيْهِمُ السَّلَامُ وبين الشَّيطان من شديد العداوة الاعتبار بحا، فكان بيان ما وقع بين آدم عَلَيْهِ السَّلَمُ وبين الشَّيطان من شديد العداوة

<sup>(</sup>۱) تفسير أبي السعود (۳۸/٦).

<sup>(</sup>۲) الكشاف (۱۲۱/۲)، وانظر: تفسير النسفي (۲۰۷/۱)، تفسير ابن حزي (۲۰۷/۱)، تفسير النيسابوري (۲۰۲/۳).

<sup>(</sup>٣) انظر: التَّحرير والتَّنوير (٩/١١)، المنار (٩/١٨٠).



مقتضيًا للتَّحذير من الشَّيطان، وكان المقام خطرًا، والتَّخلص عسرًا، أشار إلى ذلك بالتَّأكيد، وبيان ما سلط الشَّيطان به من المكايد الخفيَّة، والأسباب الدَّقيقة، ليعلم النَّاجي أنَّه إثَّا نجا بمحض التَّوفيق، ومجرَّد اللُّطف، فيُقبل على الشُّكر متبرَّمًا من الحول والقوَّة، فقال مناديًا لهم بما يُفْهم الاستعطاف والتَّراؤف والتَّحنن والتَّرفق والاستضعاف: (أي اَبني آدَمَ)، أي: الَّذي خلقته بيدي وأسكنته جنَّتي..."(١).

ومن ذلك قوله عَنَّوَجَلَّ: ﴿ وَهِى تَجْرِى بِهِمْ فِي مَوْجٍ كَالْجِبَالِ وَنَادَى نُوحُ ابْنَهُ وَكَانَ فِي مَوْجٍ كَالْجِبَالِ وَنَادَى نُوحُ ابْنَهُ وَكَانَ فِي مَعْزِلٍ يَا بُنَىَّ ارْكَبْ مَعَنَا وَلا تَكُنْ مَعَ الْكَافِرِينَ ﴾ [هود:٤٢]. ومعلوم أنَّ نداء الوالد ولده من باب التَّحنن والرَّأفة (٢٠). يقطر منه الاستعطاف (٢٠).

ومن ذلك ما قيل في قوله عَنَهَجَلَّ: ﴿ وَنَادَى نُوحٌ رَبَّهُ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ ابْنِي مِنْ أَهْلِي وَنَ أَهُ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ ابْنِي مِنْ أَهْلِي وَنَ أَهُ عَدَكَ الْحَقُ وَأَنْتَ أَحْتَ مُ الْحَاكِمِينَ ﴾ [هود: ٤٥]. فهذا النِّداء منه عَلَيْهِ السَّلَامُ يقطر منه الاستعطاف، وجميل التَّوسل إلى من عهده منعمًا مفضلًا في شأنه أوَّلًا وآخرًا، وهو على طريقة دعاء أيوب عَلَيْهِ السَّلَامُ: ﴿ إِذْ نَادَى رَبَّهُ أَنِي مَسَّنِي الصُّرُّ وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨٣] (٤). وقد سبق أنَّ ذكر وصف الأحوَّة هناك فيه زيادة في الاستعطاف عسى الله عَرَقِبَلً أن يكرم رسوله صَلَّالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ المُغفرة، فكذلك ذكر البنوَّة هنا في قول نوح عَلَيْهِ السَّلَامُ: ﴿ وَرَبِّ إِنَّ ابْنِي مِنْ أَهْلِي ﴾.

ومن ذلك نداء لقمان عَلَيْهِ السَّكَمُ لابنه بقوله: ﴿ يَا بُنَى ٓ لَا تُشْرِكُ بِاللَّهِ ﴾ [لقمان: ١٣]، وقد تكرر ذلك النداء بعد ذلك: ﴿ يَا بُنَى ٓ إِنَّهَا إِنْ تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ فَتَكُنْ فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي اللَّمْوَاتِ أَوْ فِي الْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ ۞ يَا بُنَى أَقِمِ

<sup>(</sup>١) نظم الدُّرر (٣٨٠/٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: روح المعاني (١٢/٥٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر نفسه (٢٠/١٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: روح المعاني (٦٨/١٢)، وانظر: التَّحرير والتَّنوير (١١٨/٩)، المنار (١٨٠/٩). ونحوه قول موسى عَلَيْهِ السَّلَامُ: ﴿قَالَ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلاَّخِي وَأَدْخِلْنَا فِي رَحْمَتِكَ وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ﴾ [الأعراف:١٥١].



الصَّلَاةَ وَأُمُرْ بِالْمَعْرُوفِ وَانْهَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ

ومن ذلك ما قيل في قوله عَنَّهَ جَلَّ: ﴿قَالَ يَا قَوْمِ أَرَهْطِى أَعَنُّ عَلَيْكُمْ مِنَ اللَّهِ وَاتَّخَذْتُمُوهُ وَرَاءَكُمْ ظِهْرِيًّا إِنَّ رَبِّي بِمَا تَعْمَلُونَ مُحِيطٌ ﴿ وَيَا قَوْمِ اعْمَلُوا عَلَى مَكَانَتِكُمْ إِنِّي عَامِلُ سَوْفَ تَعْلَمُونَ مَنْ يَأْتِيهِ عَذَابُ يُخْزِيهِ وَمَنْ هُوَ كَاذِبُ وَارْتَقِبُوا إِنِّي مَعَكُمْ رَقِيبُ عَامِلُ سَوْفَ تَعْلَمُونَ مَنْ يَأْتِيهِ عَذَابُ يُخْزِيهِ وَمَنْ هُوَ كَاذِبُ وَارْتَقِبُوا إِنِي مَعَكُمْ رَقِيبُ عَامِلُ سَوْفَ تَعْلَمُونَ مَنْ يَأْتِيهِ عَذَابُ يُخْزِيهِ وَمَنْ هُو كَاذِبُ وَارْتَقِبُوا إِنِي مَعَكُمْ رَقِيبُ وَالْ يَعْمَلُونَ مَنْ يَأْتِيهِ عَذَابُ يَعْزِيهِ وَمَنْ هُو كَاذِبُ وَارْتَقِبُوا إِنِي مَعَكُمْ رَقِيبُ إِلَيْ عَلَيْ مَعَكُمْ وَالسَّاعِطَافَ وَالتَّلُطُفُ (١).

ومن ذلك نداء إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ لأبيه في قوله عَنَّهِ عَلَيْهِ الْكِتَابِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّهُ كَانَ صِدِيقًا نَبِيًّا ۞ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ يَا أَبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِى عَنْكَ شَيْعًا ۞ يَا أَبَتِ إِنِي قَدْ جَاءَنِي مِنَ الْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَاتَبِعْنِي أَهْدِكَ صِرَاطًا يُغْنِى عَنْكَ شَيْعًا ۞ يَا أَبَتِ إِنِي قَدْ جَاءَنِي مِنَ الْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَاتَبِعْنِي أَهْدِكَ صِرَاطًا يَعْنِي عَنْكَ شَيْعًانَ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ لِلرَّحْمَنِ عَصِيًّا ۞ يَا أَبَتِ إِنِي أَخَافُ أَنْ سَوِيًّا ۞ يَا أَبَتِ إِنِي أَخَافُ أَنْ يَمْسَكَ عَذَابٌ مِنَ الرَّحْمَن فَتَكُونَ لِلشَّيْطَانِ وَلِيًّا ۞ [مرج:٤١-٤٥](٢).

ومن ذلك تلطُّفِ صالح عَلَيْهِ السَّلَامُ بقومه، ورفقه بهم في الخطاب حيث قال مناديًا لهم على جهة التَّحنن عليهم: ﴿قَالَ يَا قَوْمِ لِمَ تَسْتَعْجِلُونَ بِالسَّيِّعَةِ قَبْلَ الْحَسَنَةِ لَوْلا تَسْتَعْجِلُونَ بِالسَّيِّعَةِ قَبْلَ الْحَسَنَةِ لَوْلا تَسْتَعْفِرُونَ اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْجَمُونَ ﴾ [النمل:٤٦]، أي: بوقوع ما يسوؤكم قبل الحالة الحسنة، وهي رحمة الله عَزَّوَجَلً<sup>(٣)</sup>.

ومن ذلك ما قيل في قوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْمًا فَاغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُوا وَاتَّبَعُوا سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الْجُحِيمِ ۞ رَبَّنَا وَأَدْخِلْهُمْ جَنَّاتِ عَدْنٍ الَّتِي لِلَّذِينَ تَابُوا وَاتَّبَعُوا سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الْجُحِيمِ ۞ رَبَّنَا وَأَدْخِلْهُمْ جَنَّاتِ عَدْنٍ اللَّتِي وَعَدْتَهُمْ وَمَنْ صَلَحَ مِنْ آبَابِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرِّيَّاتِهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِينُ الْحُكِيمُ ۞ [غافر: ٧-٨]. وقد سبق أنَّ تصدير الدُّعاء به (ربنا) فيه من الاستعطاف ما لا يخفى.

وقد يستخدم الاستعطاف كمنهج من مناهج الدَّعوة إلى الله عَزَّوَجَلَّ، ومن ذلك ما قيل في قوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿وَإِذْ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرائيلَ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ

<sup>(</sup>١) انظر: البحر المحيط (٥/٥٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: البرهان في علوم القرآن (٢/٠٥٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: البحر المحيط (٩٧/٧)، السِّراج المنير (١٠٩/٣)، نظم الدُّور (٤٣١/٥).



مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ التَّوْرَاةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِى اسْمُهُ أَحْمَدُ فَلَمَّا جَاءَهُمْ فَصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَى مِن الاستعطاف ما فيه. قيل: إنَّ بِالْبَيِّنَاتِ قَالُوا هَذَا سِحْرٌ مُبِينُ ﴾ [الصف: ٦]. فإن فيه من الاستعطاف ما فيه. قيل: إنَّ الاستعطاف بما ذكر لما فيه من التَّعظيم، وقد كانوا يفتحرون بنسبتهم إلى إسرائيل عَلَيْهِ السَّلَمُ (١).



(۱) انظر: روح المعاني (۲۸/۸۵–۸٦).







# المطلب التاسع عشر بيان ما ولي المنادَى

#### توطئة:

يعقب النّداء غالبًا الأمرُ والنّهي والاستفهام، وكأنّه يُعِدُّ النّفس ويهيئها لتلقِّي تلك الأساليب، وما تتضمّنه من المعاني؛ لأنَّ النَّداء يوقظُ النّفس، ويلفت الذّهن، وينبّه المشاعرَ، فإذا جاء بعده الأمرُ أو النّهيُ أو الاستفهامُ صادف نفسًا مهيَّأةً يقظةً مستعدّةً للقبول والامتثال، كما أنّه دليلٌ على اهتمام المتكلّم وعنايته بهذا الطّلب وحرصه الأكيد على تنفيذه وأدائه.

أمَّا (ما ولي المنادَى) فقد حكى الأنباريُّ رَحْمَهُ اللهُ في (الإنصاف) عن (الكوفيين) قولهم: النِّداء لا ينفكُ عن الأمر والنَّهي أو ما جرى مجراه من الطَّلب والنَّهي، ولذلك لا يكاد يوجد في كتاب الله عَزَّفَجَلَّ نداءٌ ينفكُ عن أمرٍ أو نهي، ولهذا جاء بعده الخبر في قوله عَزَّفَجَلَّ: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلُ ﴾ [الحج: ٧٣] شفعه الأمر في قوله عَزَّفَجَلَّ: ﴿ فَاسْتَمِعُوا لَهُ ﴾ (ألم في قوله عَزَّفَجَلَّ:

وقد ردَّ الأنباري رَحْمَدُاللَّهُ على (الكوفيين) حيث قال: "وأمَّا قولهم: إنَّ النِّداء لا يكاد ينفكُّ عن الأمر أو ما جرى مجراه؛ ولذلك لا يكاد يوجد في كتاب الله عَزَّوَجَلَّ نداءٌ

<sup>(</sup>١) الإنصاف في مسائل الخلاف (١٠٣/١).



ينفكُّ عن أمرٍ أو نهى، قلنا: لا نسلِّم، بل يكثرُ مجيءُ الخبرِ والاستفهامِ مع النِّداء كثرةً الأمرِ والنَّهي (١).

أمَّا (الخبر) فقد قال الله عَزَوَجَلَّ: ﴿ يَا عِبَادِ لا خَوْفُ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ وَلا أَنْتُمْ وَكُلْ أَنْ يَمَسَّكَ تَحْزَنُونَ ﴾ [الزحرف: ٦٨] (٢) ، وقال عَزَوَجَلَّ في موضع آخر: ﴿ يَا أَبَتِ إِنِي أَخَافُ أَنْ يَمَسَّكَ عَذَابٌ مِنَ الرَّحْمَٰنِ ﴾ [مريم: ٤٥] ، وقال عَزَوَجَلَّ في موضع آخر: ﴿ يَا أَبَتِ هِذَا تَأْوِيلُ رُؤْياى مِنْ عَشَرَ كَوْ كَبًا ﴾ [يوسف: ٤]. وقال عَزَوَجَلَّ في موضع آخر: ﴿ يَا أَبَتِ هَذَا تَأْوِيلُ رُؤْياى مِنْ قَبُلُ ﴾ [يوسف: ١٠] ، وقال عَزَوَجَلَّ في موضع آخر: ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَى أَنْفُسِكُمْ ﴾ [يوسف: ٢٠] ، وقال عَزَوَجَلَّ في موضع آخر: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَ رَاءُ إِلَى اللَّهِ ﴾ [يونس: ٢٣] ، وقال عَرَوَجَلَّ في موضع آخر: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَ رَاءُ إِلَى اللَّهِ ﴾ [يونس: ٢٦] ، وقال عَرَقِجَلَّ في موضع آخر: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَ رَاءُ إِلَى اللَّهِ ﴾ [يونس: ٢٦] ، وقال عَرَوجَلَّ في موضع آخر: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَ رَاءُ إِلَى اللَّهِ ﴾ [ناطر: ١٥] إلى غير ذلك من المواضع.

وأمَّا (الاستفهام) فقد قال الله عَنَهَجَلَّ: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَ اللّهُ لَكَ﴾ [التحريم: ١]، وقال عَنَهَجَلَّ في موضع آخر: ﴿يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لا تَفْعَلُونَ﴾ [الصف: ٢]، وقال عَنَهَجَلَّ في موضع آخر: ﴿يَا أَبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لا يَسْمَعُ وَلا يُبْصِرُ﴾ [الصف: ٢]، وقال عَنَهَجَلَّ في موضع آخر: ﴿وَيَا قَوْمٍ مَا لِي أَدْعُوكُمْ إِلَى النَّجَاةِ وَتَدْعُونَنِي إِلَى النَّجَاةِ وَتَدْعُونَنِي إِلَى النَّارِ﴾ [غافر: ٤١]، إلى غير ذلك من المواضع. فإذا كثر بجيءُ (الخبر) و(الاستفهام) كثرة (الأمر) و(الأسمى) فقد تكافآ في الكثرة فلا مزيَّة لأحدهما عن الآخر "(").

ويأتي هذا المطلب استكمالًا لجوانب هذا الفصل المتعلّق بالنّداء في الخطاب القرآني. أمًّا بيان المواضع (لما ولى المنادَى) فيأتي على النّحو التّالي:

<sup>(</sup>١) وقد أحصيت (ما ولي المنادى) في القرآن الكريم، فيمكن النَّظر فيما وليه من الأمر أو النَّهي أو غيرهما عقب هذه المقدِّمة..

 <sup>(</sup>٢) أقول: ولكن قد يرد على هذا الموضع ما جاء عقب بيان حالهم من قوله عَزَّقِجَلَّ: ﴿ادْخُلُوا الْجُنَّةُ أَنْتُمْ
 وَأَزْوَاجُكُمْ تُحْبَرُونَ﴾ [الزُّحرف:٧٠].

<sup>(</sup>٣) الإنصاف في مسائل الخلاف (١٢٠/١ - ١٢١).



# أولًا: فعل الأمر:

البقرة: ٢١ ﴿.. اعْبُدُوا﴾ بعد: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ﴾، ٣٥ ﴿اسْكُنْ﴾ بعد: ﴿يا آدَمُ﴾، ﴿يَا بَنِي إِسْرائِيلَ اذْكُرُوا﴾ ٤٠ – ٤٧ – ٢٧٨ ﴿يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا اتَّقُوا﴾. آل عمران: ٤٣ ﴿ يَا مَرْيَمُ اقْنُتِي ﴾، ٦٤ ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالُوْا ﴾، ١٠٢ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ ﴾. النِّساء: ٧١ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا خُذُوا حِـذْرَكُمْ ﴾. المائدة: ٢٠ ﴿ يَـا قَوْمِ اذْكُرُوا﴾، ٢١ ﴿يَا قَوْمِ ادْخُلُوا﴾، ٣٥ ﴿يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُـوا اتَّقُـوا اللَّهَ﴾، ١١٠ ﴿إِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ اذْكُرْ، الأنعام: ١٣٥ ﴿قُلْ يَا قَوْمِ اعْمَلُوا ﴾، الأعراف: ٣١ ﴿ يَا بَنِي آدَمَ خُذُوا زِينَتَكُمْ ﴾، ٥٩ ﴿ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا ﴾ - ٦٥ - ٦٧ - ٧٧ -٨٥. الأعراف: ١٣٨ ﴿ يَا مُوسَى اجْعَلْ لَنَا ﴾. التَّوبة: ٧٣ ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ ﴾، ١١٩ ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ﴾، هود: ٤٢ ﴿يَا بُنَيَّ ارْكَبْ﴾، ٥٠ – ٨٤ – ٨٤ ﴿ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا﴾، ٥٢ ﴿ وَيَا قَوْمِ اسْتَغْفِرُوا﴾، ٩٣ ﴿ وَيَا قَـوْمِ اعْمَلُـوا ﴾، المؤمنون: ٢٣ ﴿ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا ﴾، القصص: ٢٦ ﴿ يَا أَبَتِ اسْتَأْجِرْهُ ﴾، ٣١ ﴿ يَا مُوسَى أَقْبِلْ ﴾، العنكبوت: ٣٦ ﴿ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا ﴾، الأحزاب: ٧٠ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ ﴾، سبأ: ١٠ ﴿ يَا جِبَالُ أُوِّبِ ﴾، يس: ٢٠ ﴿ يَا قَوْمِ اتَّبِعُوا ﴾، الصَّافات: ١٠٢ ﴿ يَا أَبَتِ افْعَـلْ ﴾، الزُّمر: ١٠ ﴿قُلْ يَا عِبَادِ الذينَ آمَنُوا اتَّقُوا رَبَّكُمْ﴾، ١٦ ﴿يَا عِبَادِ فَاتَّقُونِ﴾، ٣٩ ﴿قُلْ يَا قَوْمِ اعْمَلُوا﴾، غافر: ٣٨ ﴿وَقَالَ الذي آمَنَ يَا قَوْمِ اتَّبِعُونِ﴾، الأحقاف: ٣١ ﴿يَا قَوْمَنَا أَجِيبُوا﴾، محمَّد: ٣٣، الحجرات: ١٢ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا اجْتَنِبُوا ﴾، الحديد: ٢٨ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ ﴾، الحشر: ١٨ ﴿يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ ﴾، الصَّف: ١٤ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا كُونُوا أَنْصَارَ اللَّهِ ﴾، التَّحريم: ٦ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ﴾، ٨ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا تُوبُوا﴾، ٩ ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ ﴾، المزَّمل: ٢ ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُزَّمِّلُ ۞ قُمِ اللَّيْلَ إِلَّا قَلِيلًا ۞﴾، المدَّثر: ٢ ﴿يَا أَيُّهَا الْمُدَّثِّرُ ۞ قُمْ فَأَنْ ذِرْ ۞﴾، الفحر: ٢٨ ﴿ يَا أَيَّتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَبِنَّةُ ۞ ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ ﴾.



## ثانيًا: مضارع مجزوم بلام الأمر:

[الزُّحرف:٧٧] ﴿وَنَادَوْا يَا مَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ﴾.

#### ثالثًا: مضارع مجزوم بلا النَّاهية:

البقرة: ١٠٤ ﴿لا تَقُولُوا رَاعِنَا وَقُولُوا انْظُرْنَا وَاسْمَعُوا﴾، وهي من الآيات التي جمع ما ولي المنادَى فيها بين النَّهي والأمر، ٢٦٤ ﴿يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُ وا لا تُبْطِلُ وا صَدَقَاتِكُمْ ﴾. آل عمران: ١١٨ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا لا تَتَّخِذُوا بِطَانَةً مِنْ دُونِكُمْ ﴾، ١٣٠ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا لا تَأْكُلُوا الرِّبا﴾، ١٥٦ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا لا تَكُونُوا كَالذينَ كَفَرُوا﴾. النِّساء: ٢٩ ﴿يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا لا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ»، ٤٣ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا لا تَقْرَبُوا الصَّلاةَ وَأَنْتُمْ سُكَارَى ﴾، ١٤٤ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا لا تَتَّخِذُوا الْكَافِرِينَ أَوْلِيَاءَ، ١٧١ ﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لا تَغْلُوا ﴾. المائدة: ٢ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا لا تُحِلُّوا شَعَابِرَ اللَّهِ ﴾، ٤١ ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ لا يَحْزُنْكَ الذينَ يُسَارِعُونَ فِي الْكُفْرِ﴾، ٥١ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا لا تَتَّخِذُوا الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى أَوْلِيَاءَ ﴾، ٥٧ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا لا تَتَّخِذُوا الذينَ اتَّخَذُوا دِينَكُمْ هُزُوًا وَلَعِبًا ﴾، ٧٧ ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لا تَغْلُوا﴾، ٨٧ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا لا تُحَرِّمُوا طَيِّبَاتِ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكُمْ وَلا تَعْتَدُوا﴾، ويلاحظ أن في هذه الآية نحيين، ٩٥ ﴿يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا لا تَقْتُلُوا الصَّـيْدَ وَأَنْتُمْ حُرُمُ ﴾، ١٠١ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ تَسُوُّكُمْ ﴾. الأعراف: ٢٧ ﴿ يَا بَنِي آدَمَ لا يَفْتِنَنَّكُمُ الشَّيْطَانُ ﴾. الأنفال: ٢٧ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا لا تَخُونُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ﴾. التَّوبة: ٢٣ ﴿يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا لا تَتَّخِذُوا آبَاءَكُمْ وَإِخْوَانَكُمْ أَوْلِيَاءَ إِنِ اسْتَحَبُّوا الْكُفْرَ». يوسف: ٥ ﴿قَالَ يَا بُنِّيَّ لا تَقْصُصْ﴾، ٦٧ ﴿وَقَالَ يَا بَنيَّ لا تَدْخُلُوا﴾، مريم: ٤٤ ﴿يَا أَبَتِ لا تَعْبُدِ﴾. طه: ٩٤ ﴿يَا ابْنَ أُمَّ لا تَأْخُـذْ بِلِحْيَـتي وَلا



بِرَأْسِي ﴿ النُّور: ٢١ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا لا تَتَبِعُوا خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ ﴾ ٢٧ ﴿ يَا أَيُهَا الذينَ آمَنُوا لا تَدْخُلُوا بُيُوتَكُمْ ﴾ النَّمل: ١٠ ﴿ يَا مُوسَى لا تَخَفْ ﴾ . لقمان : ١٣ ﴿ يَا بُنِيَ لا تُشْرِكْ بِاللّهِ ﴾ . الأحزاب: ٣٥ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا لا تَدْخُلُوا بُيُوتَ النّبِي ﴾ ٢٩ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا لا تَكُونُوا كالذينَ آذَوْا مُوسَى ﴾ . يس: ٢٠ ﴿ يَا بَنِي آدَمَ النّبِي ﴾ . ١٩ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا لا تَكُونُوا كالذينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ لا تَقْنَطُوا مِنْ أَنْ لا تَعْبُدُوا الشّيْطَانَ ﴾ . الزُّمر: ٣٥ ﴿ يَا عِبَادِى الذينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ لا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللّهِ ﴾ . الحجرات: ١ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا لا تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى اللّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ ٢ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا لا تَقَوَّدُ وَقُ صَوْتِ النّبِي ﴾ . ١١ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا لا تَتَوَلّوا عَدُوى وَعَدُوّكُمْ أَنُوا لا تَتَوَلّوا لا تَعْتَذِرُوا الْيَوْمَ إِنّمَا تُجْزَوْنَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ . النَّهُ عَلَيْهِمْ ﴾ . المنافقون: ٩ ﴿ يَا أَيُهَا الذينَ آمَنُوا لا تَعْتَذِرُوا الْيَوْمَ إِنَّمَا تُجْزَوْنَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ . النَّهُ عَلَيْهِمْ ﴾ . النَّالَةُ عَلَيْهِمْ أَلُولُونُ فَاللّهُ الذينَ آمَنُوا لا تَعْتَذِرُوا الْيَوْمَ إِنَّمَا تُجْزَوْنَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ . اللّهُ عَلَيْهِمْ أَلْولادُكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللّهِ ﴾ . التّحريم: ٧ ﴿ يَا أَيُهَا الذينَ آمَنُوا لا تَعْتَذِرُوا الْيَوْمَ إِنَّمَا أَنْ كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ . اللّهُ عَلَيْهِمْ أَلُولُ اللّهُ عَلَيْهُمْ أَلُولُ لَا تُعْرَاللّهُ عَلَيْهُمْ أَلُولُ عَلْمُؤَلِّ فَا أَنْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ فَاللّهُ عَلَيْهُمْ الْعُولُولُولُ الْعُلُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللْ

## رابعًا: (لا) النَّافية:

النِّساء: ١٩ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا لا يَجِلُّ لَكُمْ أَنْ تَرِثُوا النِّسَاءَ كَرْهًا ﴾.

هود: ٥١ ﴿ يَا قَوْمِ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا ﴾.

الأحزاب: ١٣ ﴿ يَا أَهْلَ يَثْرِبَ لا مُقَامَ لَكُمْ ﴾.

الزُّخرف: ٦٨ ﴿ يَا عِبَادِ لا خَوْفٌ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ ﴾.

الكافرون: ٢ ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ۞ لَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ۞.

(لا) النَّافية التي تعمل عمل (ليس) الأحزاب: ١٣.



## خامسًا: (ما) النَّافية:

هود: ٥٣ ﴿قَالُوا يَا هُودُ مَا جِئْتَنَا بِبَيِّنَةٍ ﴾. هود: ٩١ ﴿قَالُوا يَـا شُـعَيْبُ مَـا نَفْقَـهُ كَثِيرًا مِمَّا تَقُولُ ﴾.

#### سادسًا: اسم الفعل:

المائدة: ١٠٥ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا عَلَيْكُمْ أَنْفُسَكُمْ . الْأَنفال: ٦٤ ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَسْبُكَ اللَّهُ ﴾.

#### سابعًا: الاستفهام به (هل):

المائدة: ٥٩ ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ هَلْ تَنْقِمُونَ مِنَّا إِلا أَنْ آمَنَّا بِاللَّهِ ﴾ ١١٢ ﴿ إِذْ قَالَ الْحُوَارِيُّونَ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَنْ يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَابِدَةً ﴾.

طه: ١٢٠ ﴿ يَا آدَمُ هَلْ أَدُلُّكَ عَلَى شَجَرَةِ الْخُلْدِ ﴾.

الصَّف: ١٠ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا هَلْ أَدُلُّكُ مْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنْجِيكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمِ ﴾.

#### ثامنًا: الاستفهام بالهمزة:

المائدة: ١١٦ ﴿ وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ الَّخِيدُونِي وَأُمِّي



هود: ٢٨ ﴿ يَا قَوْمِ أَرَأَيْتُمْ إِنْ كُنْتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّي ﴾ ٨٧ ﴿ قَالُوا يَا شُعَيْبُ أَصَلاتُكَ تَأْمُرُكَ أَنْ نَتْرُكَ مَا يَعْبُدُ آبَاؤُنَا ﴾ ٩٢ ﴿ قَالَ يَا قَوْمِ أَرَهْطِى أَعَنُ عَلَيْكُمْ مِنَ اللَّهِ ﴾ .

يوسف: ٣٩ ﴿ يَا صَاحِبَي السِّجْنِ أَأَرْبَابٌ مُتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَمِ اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ ﴾. القصص: ١٩ ﴿ يَا مُوسَى أَتُرِيدُ أَنْ تَقْتُلَنِي كَمَا قَتَلْتَ نَفْسًا بِالأَمْسِ ﴾.

#### تاسعًا: الاستفهام به: (ألم):

الأنعام: ١٣٠ ﴿ يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَالإِنْسِ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلُّ مِنْكُمْ . طه: ٨٦ ﴿ قَالَ يَا قَوْمِ أَلَمْ يَعِدْكُمْ رَبُّكُمْ وَعْدًا حَسَنًا ﴾.

#### عاشرًا: الاستفهام به: (أليس):

الزُّخرف: ١٥ ﴿قَالَ يَا قَوْمِ أَلَيْسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ﴾.

#### الحادي عشر: الاستفهام به: (ما):

التَّوبة: ٣٨ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا مَا لَكُمْ إِذَا قِيلَ لَكُمُ انْفِرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ اثَّاقَلْتُمْ إِذَا قِيلَ لَكُمُ انْفِرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ اثَّاقَلْتُمْ إِذَا قِيلَ لَكُمُ انْفِرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ اثَّاقَلْتُمْ إِلَى الأَرْضِ ﴾.

يوسف: ١١ ﴿قَالُوا يَا أَبَانَا مَا لَكَ لا تَأْمَنَّا ﴾.

الحجر: ٣٢ ﴿قَالَ يَا إِبْلِيسُ مَا لَكَ أَلا تَكُونَ مَعَ السَّاجِدِينَ ﴾.

ص: ٧٥ ﴿قَالَ يَا إِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَنْ تَسْجُدَ﴾.

غافر: ٤١ ﴿وَيَا قَوْمِ مَا لِي أَدْعُوكُمْ إِلَى النَّجَاةِ وَتَدْعُونَنِي إِلَى النَّارِ﴾.



#### الثاني عشر: (مَن) الاستفهامية:

هود: ٣٠ ﴿ وَيَا قَوْمِ مَنْ يَنْصُرُنِي مِنَ اللَّهِ إِنْ طَرَدْتُهُمْ أَفَلا تَذَكَّرُونَ ﴾.

# الثالث عشر: (أنَّى) الاستفهاميَّة:

آل عمران: ٣٧ ﴿ يَا مَرْيَمُ أَنَّى لَكِ هَذَا ﴾.

#### الرابع عشر: الاستفهام به: (لِمَ):

آل عمران: ٦٥ ﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تُحَاجُّونَ فِي إِبْرَاهِيمَ ﴾ ٧٠ ﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تُحَاجُُونَ فِي إِبْرَاهِيمَ ﴾ ٧٠ ﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تُحَاجُُونَ فِي إِبْرَاهِيمَ ﴾ ٧١ ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تَلْبِسُونَ الْحُقَّ بِالْبَاطِلِ ﴾ ٩٨ ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ الْكِتَابِ لِمَ تَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ . و ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ .

مريم: ٤٢ ﴿ يَا أَبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لا يَسْمَعُ وَلا يُبْصِرُ ﴾.

النَّمل: ٢٦ ﴿قَالَ يَا قَوْمِ لِمَ تَسْتَعْجِلُونَ بِالسَّيِّعَةِ قَبْلَ الْحَسَنَةِ﴾.

الصَّف: ٢ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لا تَفْعَلُونَ ﴾ ٦ ﴿ يَا قَوْمِ لِمَ تُؤُذُونَنِي ﴾.

التَّحريم: ١ ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكَ ﴾.

#### الخامس عشر: الفعل الماضي المثبت:

الحقل ماض مثبت غير مقرون بقد:
 يوسف: ٦٣ ﴿ يَا أَبَانَا مُنِعَ مِنَّا الْكَيْلُ ﴾.



الحج: ٧٣ ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَاسْتَمِعُوا لَهُ ﴾.

#### ۲ – ماض مقترن بقد:

النِّساء: ١٧٠ ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمُ الرَّسُولُ بِالْحُقِّ مِنْ رَبِّكُمْ ١٧٤ ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمْ بُرْهَانُ مِنْ رَبِّكُمْ ﴾.

المائدة: ١٥ ﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ ﴿ ١٩ ﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَى فَتْرَةٍ ﴾.

الأنعام: ١٢٨ ﴿ يَا مَعْشَرَ الْجِنَّ قَدِ اسْتَكْثَرْتُمْ ﴾.

الأعراف: ٢٦ ﴿ يَا بَنِي آدَمَ قَدْ أَنْزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاسًا ﴾.

يونس: ٥٧ ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَتْكُمْ مَوْعِظَةً ﴾ ١٠٨ ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَتْكُمْ مَوْعِظَةً ﴾ ١٠٨ ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكُمْ ﴾.

هود: ٣٢ ﴿قَالُوا يَا نُوحُ قَدْ جَادَلْتَنَا﴾ ٦٦ ﴿يَا صَالِحُ قَدْ كُنْتَ فِينَا مَرْجُوًّا قَبْلَ هَذَا﴾.

طه: ٣٦ ﴿قَالَ قَدْ أُوتِيتَ سُؤْلَكَ يَا مُوسَى ١٠ ﴿ يَا بَنِي إِسْرَابِيلَ قَدْ أَنْجَيْنَاكُمْ ﴾.

#### ۳ – ماض مقترن به (لقد):

الأعراف: ٧٩ ﴿ يَا قَوْمِ لَقَدْ أَبْلَغْتُكُمْ رِسَالَةَ رَبِّ ﴾ ٩٣ ﴿ يَا قَوْمِ لَقَدْ أَبْلَغْ تُكُمْ رِسَالاتِ رَبِّ ﴾.

مريم: ٢٧ ﴿قَالُوا يَا مَرْيَمُ لَقَدْ جِعْتِ شَيْعًا فَرِيًّا﴾.

#### ٤ - (ليس):

المائدة: ٦٨ ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لَسْتُمْ عَلَى شَيْءٍ﴾.

الأحزاب: ٣٢ ﴿ يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأَحَدٍ مِنَ النِّسَاءِ ﴾.

#### ٥ – ماض بعد (إنما):

طه: ٩٠ ﴿ يَا قَوْمِ إِنَّمَا فُتِنْتُمْ بِهِ ﴾.



#### ٦ – ماض منفى بما:

هود: ٥٣ ﴿قَالُوا يَا هُودُ مَا جِئْتَنَا بِبَيِّنَةٍ ﴾.

مريم: ٢٨ ﴿يَا أُخْتَ هَارُونَ مَا كَانَ أَبُوكِ امْرَأَ سَوْءٍ﴾.

#### السادس عشر: مضارع منفي به (لن):

#### ١ - ما أتى عقب المنادَى من غير فاصل:

البقرة: ٥٥ ﴿ يَا مُوسَى لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللَّهَ جَهْرَةً ﴾. البقرة: ٦٦ ﴿ يَا مُـوسَى لَنْ نَصْبِرَ عَلَى طَعَامٍ وَاحِدٍ ﴾.

# ٢ - ما أتى النَّفي فيه بعد فاصل مؤكِّدٍ للنَّفي:

المائدة: ٢٤ ﴿ يَا مُوسَى إِنَّا لَنْ نَدْخُلَهَا أَبَدا مَا دَامُوا فِيهَا ﴾.

#### السابع عشر: مضارعٌ منفيٌّ به (لا):

هود: ٢٩ ﴿ وَيَا قَوْمِ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مَالا ﴾.

هود: ٥١ ﴿ يَا قَوْمِ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا ﴾.

### الثامن عشر: مضارع منفي به (ما):

هود: ٥٣ ﴿قَالُوا يَا هُودُ مَا جِئْتَنَا بِبَيِّنَةٍ﴾.

هود: ٩١ ﴿ قَالُوا يَا شُعَيْبُ مَا نَفْقَهُ كَثِيرًا مِمَّا تَقُولُ ﴾.

يوسف: ٦٥ ﴿يَا أَبَانَا مَا نَبْغي﴾.



#### التاسع عشر: بعده (إمَّا) العاطفة:

الأعراف: ١١٥ ﴿ قَالُوا يَا مُوسَى إِمَّا أَنْ تُلْقِى وَإِمَّا أَنْ نَكُونَ نَحْنُ الْمُلْقِينَ ﴾. الكهف: ٦٨ ﴿ يَا ذَا الْقَرْنَيْنِ إِمَّا أَنْ تُعَذِّبَ وَإِمَّا أَنْ تَتَّخِذَ فِيهِمْ حُسْنًا ﴾. طه: ٦٥ ﴿ قَالُوا يَا مُوسَى إِمَّا أَنْ تُلْقَى وَإِمَّا أَنْ نَكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَلْقَى ﴾.

#### العشرون: بعده (أمَّا) التَّفصيليَّة:

يوسف: ٤١ ﴿ يَا صَاحِبَيِ السِّجْنِ أَمَّا أَحَدُكُمَا فَيَسْقِي رَبَّهُ خَمْرًا ﴾.

#### الحادي والعشرون: بعده (إمَّا) الشَّرطيَّة:

الأعراف: ٣٥ ﴿ يَا بَنِي آدَمَ إِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ رُسُلٌ مِنْكُمْ ﴾.

#### الثاني والعشرون: بعده (إن) الشَّرطيَّة:

آل عمران: ١٤٩ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا إِنْ تُطِيعُوا فَريقا ﴾.

يونس: ٧١ ﴿ يَا قَوْمِ إِنْ كَانَ كَبُرَ عَلَيْكُمْ مَقَامِي ﴾. يونس: ٨٤ ﴿ يَا قَوْمِ إِنْ كُنْ تُمْ آمَنْتُمْ بِاللَّهِ ﴾ .

لقمان: ١٦ ﴿ يَا بُنَى إِنَّهَا إِنْ تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ فَتَكُنْ فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي الشَّمَوَاتِ أَوْ فِي الأَرْضِ يَأْتِ بِهَا اللَّهُ ﴾.

الحجرات: ٦ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإِ فَتَبَيَّنُوا ﴾.



الرَّحمن: ٣٣ ﴿ يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَالإِنْسِ إِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَنْ تَنْفُذُوا.. ﴾. الرَّحمن: ٣٦ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ هَادُوا إِنْ زَعَمْتُمْ أَنَّكُمْ أَوْلِيَاءُ لِلَّهِ ﴾.

#### الثالث والعشرون: بعده (مَن) الشَّرطية:

الأحزاب: ٣٠ ﴿ يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ مَنْ يَأْتِ مِنْكُنَّ ﴾.

# الرابع والعشرون: الجملة الاسميَّة مؤكَّدة بـ (إن):

البقرة: ٤٥ ﴿ يَا قَوْمِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنْفُسَكُمْ ﴾ ١٣٢ ﴿ يَا بَنِيَّ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى لَكُمُ التِّينَ ﴾.

آل عمران: ٤٢ ﴿ يَا مَرْيَمُ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَاكِ ﴾ ٤٥ ﴿ يَا مَرْيَمُ إِنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكِ ﴾ ٥٥ ﴿ يَا مَرْيَمُ إِنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكِ ﴾ ٥٥ ﴿ يَا عِيسَى إِنِّي مُتَوَفِّيكَ ﴾ .

المائدة: ٢٢ ﴿ يَا مُوسَى إِنَّ فِيهَا قَوْمًا ﴾ ٢٤ ﴿ يَا مُوسَى إِنَّا لَنْ نَدْخُلَهَا ﴾.

الأنعام: ٧٨ ﴿ يَا قَوْمِ إِنِّي بَرِيءٌ مِمَّا تُشْرِكُونَ ﴾.

الأعراف: ١٠٤ ﴿ يَا فِرْعَوْنُ إِنِّي رَسُولٌ ﴾ ١٤٤ ﴿ يَا مُوسَى إِنِّي اصْطَفَيْتُكَ ﴾.

١٥٨ ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ ﴾.

هود: ٤٦ ﴿يَا نُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ﴾ ٨١ ﴿يَا لُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ﴾.

يوسف: ٤ ﴿ يَا أَبَتِ إِنِّى رَأَيْتُ ﴾ ١٧ ﴿ يَا أَبَانَا إِنَّا ذَهَبْنَا ﴾ ٨١ ﴿ يَا أَبَانَا إِنَّ ابْنَكَ سَرَقَ ﴾.

الكهف: ٩٤ ﴿ يَا ذَا الْقَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ ﴾.

مريم: ٧ ﴿ يَا زَكَرِيَّا إِنَّا نُبَشِّرُكَ ﴾ ٤٥ ﴿ يَا أَبَتِ إِنِّي أَخَافُ ﴾.

طه: ١١ - ١٢ ﴿ يَا مُوسَى ﴾، ﴿ إِنِّي أَنَا رَبُّكَ.. ﴾ ١١٧ ﴿ يَا آدَمُ إِنَّ هَـذَا عَـدُوُّ لَـكَ وَلِزَوْجِكَ ﴾.



النَّمل: ٩ ﴿ يَا مُوسَى إِنَّهُ أَنَا اللَّهُ ﴾.

القصص: ٢٠ ﴿ يَا مُوسَى إِنَّ الْمَلاُّ ﴾ ٣٠ ﴿ يَا مُوسَى إِنِّي أَنَا اللَّهُ ﴾.

العنكبوت: ٥٦ ﴿ يَا عِبَادِيَ الذينَ آمَنُوا إِنَّ أَرْضِي وَاسِعَةً ﴾.

الصَّافات: ١٠٢ ﴿ يَا بُنِّيَّ إِنِّي أَرَى فِي الْمَنَامِ ﴾.

غافر: ٣٠ ﴿ يَا قَوْمِ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ ٣٢ ﴿ وَيَا قَوْمِ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ ﴾.

الزُّحرف: ٨٨ ﴿ يَا رَبِّ إِنَّ هَؤُلاءِ قَوْمٌ لا يُؤْمِنُونَ ﴾.

الأحقاف: ٣٠ ﴿ يَا قَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا ﴾.

الحجرات: ١٣ ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكُر وَأُنْثَى ﴾.

الصَّف: ٦ ﴿ يَا بَنِي إِسْرائِيلَ إِنِّي رَسُولُ ﴾.

التَّغابن: ١٤ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا إِنَّ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ وَأُوْلادِكُمْ عَدُوًّا لَكُمْ ﴾.

نوح: ٢ ﴿ يَا قَوْمِ إِنِّي لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾.

#### الخامس والعشرون: الجملة الاسميَّة من غير مؤكِّد:

غافر: ٢٩ ﴿ يَا قَوْمِ لَكُمُ الْمُلْكُ الْيَوْمَ ﴾.

هود: ٦٤ ﴿ وَيَا قَوْمِ هَذِهِ نَاقَةُ اللَّهِ ﴾ ٧٨ ﴿ يَا قَوْمِ هَؤُلاءِ بَنَاتِي هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ ﴾.

الزُّحرف: ٦٨ ﴿ يَا عِبَادِ لا خَوْفٌ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ ﴾.

يوسف: ١٠٠ ﴿ يَا أَبَتِ هَذَا تَأُويلُ رُؤْيَايَ ﴾.

#### السادس والعشرون: لا النَّافية للجنس:

الأحزاب ١٣ ﴿ يَا أَهْلَ يَثْرِبَ لا مُقَامَ لَكُمْ ﴾.



#### السابع والعشرون: بعده (إذا):

البقرة: ٢٨٢ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا إِذَا تَدَايَنْتُمْ ﴾.

النِّساء: ٩٤ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَتَبَيَّنُوا ﴾.

المائدة: ٦ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاقِ.

الأنفال: ١٥ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا إِذَا لَقِيتُمُ الذينَ كَفَرُوا ﴾ ٤٥ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ مَنُوا إِذَا لَقِيتُمْ فِئَةً ﴾.

الأحزاب: ٤٩ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا إِذَا نَكَحْتُمُ الْمُؤْمِنَاتِ ﴾.

الجحادلة: ٩ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا إِذَا تَنَاجَيْتُمْ ١١ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا ﴾ ١٢ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا إِذَا نَاجَيْتُمُ الرَّسُولَ ﴾ .

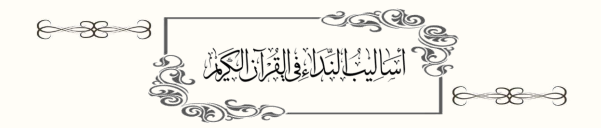
الممتحنة: ١٠ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا إِذَا جَاءَكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَاتٍ ١٢ ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ ﴾.

الجمعة: ٩ ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ ﴾.

الطَّلاق: ١ ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ فَطَلِّقُوهُنَّ ﴾ (١).



<sup>(</sup>۱) وفي الختام أشير إلى ما كتبه الأستاذ الدُّكتور محمَّد عبد الخالق عضيمة رَحِمَهُ أَللَهُ في كتابه: (دراسات لأسلوب القرآن) (٥٣٢-٥٣٢/٣) فيما يتعلَّق بهذا المبحث. وقد رأيت بعض ما ذكره فيه الخطأ والنَّقص، فاستدركت عليه، وزدت، ولا أبرِّئ نفسي من النَّقص والخطأ، فيقاس ما لم أذكره على ما ذكرته، وليصلح الخطأ ويتدارك..



# المطلب العشرون خروج صبغة النِّداء عن معناها الأصلي

وقد يستعمل النِّداء في عير معناه مجازًا في مواضع، فمن ذلك:

#### ١ - تنزيلُ البعيدِ منزلةَ القريب:

إنَّ أصل النِّداء بـ (يا) أن تكون للبعيد المتوسِّط البعد حقيقة أو حكمًا -كما سبق بيان ذلك-، وقد ينادى بها القريب لنكت منها:

أ. إظهارُ الحرص في وقوعه على إقبال المدعوِّ:

نحو: ﴿يَا مُوسَى أَقْبِلْ﴾ [القصص:٣١].

ب. كون الخطاب المتلوِّ معتنى به:

نحو: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ ﴾ [البقرة: ٢١].

ج. قصد تعظيم شأن المدعوِّ:

نحو: ﴿ يَا رَبُّ ﴾ [الفرقان:٣٠].

#### د. قصد انحطاطه:

كَقُولَ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ لَفُرَعُونَ: ﴿ وَإِنِّى لأَظُنُّكَ يَا فِرْعَوْنُ مَثْبُ ورًا ﴾ [الإسراء: ١٠٢] (١).

<sup>(</sup>١) بتصرُّف عن (الإتقان) (٢٢٣/٢).



٢ - خروج ألفاظ النّداء عن معناها الأصليّ إلى معانٍ أخرى تفهم من السّياق بمعونة القرائن:

فمن ذلك:

#### أ. التَّحسر والتَّوجع:

ومن ذلك قوله عَرَّفِكَ : ﴿ يَا لَيْتَنِي كُنْتُ مَعَهُمْ فَأَفُوزَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٧٣].

ومن ذلك قوله عَرَّوَجَلَّ: ﴿ وَأُحِيطَ بِثَمَرِهِ فَأَصْبَحَ يُقَلِّبُ كَفَيْهِ عَلَى مَا أَنْفَقَ فِيهَا وَهِي خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا وَيَقُولُ يَا لَيْتَنِي لَمْ أُشْرِكْ بِرَبِّي أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٤٢]. إنَّ تقليب الكفَّين وعضُّ اليدين وأكل البنان وحرق الأسنان ونحوها كناياتُ عن الغيظ والحسرة؛ لأها من روادفهما، فتذكر الرَّادفة، ويدلُّ بها على المردوف، فيرتفع الكلام به في طبقة الفصاحة، ويجد السَّامع عنده في نفسه من الرَّوعة ما لا يجده عند لفظ المكنَّى عنه. وتقليب الكفَّين حركةُ يفعلها المتحسِّر، وذلك أن يقلبهما إلى أعلى ثمَّ إلى قبالته تحسُّرًا على ما صرفه من المال في إحداث تلك الجنَّة. فهو كنايةٌ عن التَّحسر (۱).

ومن ذلك الآيات التالية:

﴿ يَا لَيْتَنِي مِتُّ قَبْلَ هَذَا ﴾ [مريم: ٢٣].

﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ الظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَقُولُ يَا لَيْتَنِي اتَّخَذْتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلًا ۞ يَا وَيْلَـقَى لَيْتَنِي لَمْ أَتَّخِذْ فُلَانًا خَلِيلًا ۞﴾ [الفرقان:٢٧-٢٨] (٢).

﴿ يَا لَيْتَنِي لَمْ أُوتَ كِتَابِيَهْ ﴾ [الحاقة: ٢٥] (٣).

﴿ يَا لَيْتَنِي كُنْتُ تُرَابًا ﴾ [النبأ: ٤] (١).

<sup>(</sup>١) انظر: التَّحرير والتَّنوير (١٥/٣٢٧)..، وانظر: (٨/٢٣).

<sup>(</sup>٢) انظر في بيان ذلك: المصدر السابق (٢١٠/٢٢).

<sup>(</sup>٣) انظر في بيان ذلك: المصدر السابق (٢٩/١٣٥).

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق (١٣٦/٢٩)، وانظر: روح المعاني (٢٢/٣٠)، البرهان في علوم القرآن (٣٢٥/٢)، الإتقان (٢٢/٢ -٢٢٣)، وانظر: همع الهوامع في شرح جمع الجوامع، للسُّيوطي (٣٢/٢).



﴿ يَا لَيْتَنِي قَدَّمْتُ لِحِيَاتِي ﴾ [الفحر: ٢٤].

وكذلك يقال في (نداء الحسرة) وقد سبق في غير موضع..

وذلك كما في قوله عَزَّوَجَلَّ:

﴿قَدْ خَسِرَ الذينَ كَذَّبُوا بِلِقَاءِ اللَّهِ حَتَى إِذَا جَاءَتْهُمُ السَّاعَةُ بَغْتَةً قَالُوا يَا حَسْرَ-تَنَا﴾ : "نداءٌ مقصودٌ به التَّعجُب عَلَى مَا فَرَّطْنَا فِيهَا﴾ [الأنعام: ٣١]. فقولهم: ﴿يَا حَسْرَ-تَنَا﴾: "نداءٌ مقصودٌ به التَّعجُب والتَّندُم، وهو في أصل الوضع نداءٌ للحسرة بتنزيلها منزلة شخص يسمع ويُنادي ليحضُر. كأنّه يقول: (يا حسرة احضري فهذا أوان حضورك). ومنه قولهم: (يا ليتني فعلت كذا)، و(يا أسفي أو يا أسفًا)، [وقد سبق بيان ذلك أيضا في ثنايا البحث]. وأضافوا الحسرة إلى أنفسهم؛ ليكون تحسُّرهم لأجل أنفسهم، فهم المتحسِّرون والمتحسَّر عليهم، بخلاف قول القائل: (يا حسرة)، فإنَّه في الغالب تحسُّر لأجل غيره، فهو يتحسَّر لحال غيره؛ ولذلك بحيء معه (على) التي تدخل على الشَّيء المتحسَّر من أجله داخلة على ما يدلُّ على غير التَّحسُّر، كقوله عَرَّفِكَّ: ﴿يَا حَسْرَةً عَلَى الْعِبَادِ﴾ [س: ٣٠]. فأمَّا مع (يا حسرتي) أو (يا حسرتا) فإنما تجيء (على) داخلة على الأمر الذي كان سببا في التَّحسُّر كما هنا: ﴿عَلَى مَا فَرَّطْنَا فِيهَا﴾. ومثل ذلك قولهم: (يا ويلي)، و(يا ويلتِي)، قال عَرَيْجَلَّ: ﴿ وَمَلْ ذلك قولهم: (يا ويلي)، و(يا ويلتِي)، قال عَرَيْجَلَّ: ﴿ وَمَلْ ذلك قولهم: (يا ويلي)، و(يا ويلتِي)، قال عَرَيْجَلَّ: ﴿ وَمَلْ ذلك قولهم: (يا ويلي)، و(يا ويلتِي)، قال عَرَيْجَلَّ: ﴿ وَمَلْ ذلك قولهم: (يا ويلي)، و(يا ويلتِي)، قال عَرَيْجَلَّ: ﴿ وَمَلْ ذلك قولهم: (يا ويلي)، و(يا ويلتِي)، قال عَرَيْجَلَّ: ﴿ وَمَلْ ذلك قولُمَ اللّهُ عَلَوْ لُولُ لَا يَا وَيْلِيَ اللّهُ عَلَى النَّهُ الْعِبَادِ ﴾ [الكهف: ٤٤] "(١).

#### ب. الأختصاص<sup>(۲)</sup>:

وهو ذكر اسم ظاهر بعد ضمير؛ لبيانه، نحو قوله عَزَّوَجَلَّ:

﴿رَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ تَجِيدُ ﴾ [هود:٧٣]. والحاصل أنَّ قوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿أَهْلَ الْبَيْتِ ﴾ في نصبه وجهان:

أحدُهما: أنَّه مُنَادَى.

<sup>(</sup>١) التَّحرير والتَّنوير (١٩٠/٧).

<sup>(</sup>٢) بيان ذلك أنَّ النِّداء تخصيص المنادى بطلب الإقبال. فجرِّد عن طلب الإقبال، واستعمل في تخصيص مدلوله من بين أمثاله بما نسب إليه.



والثَّاني: أنَّه منصوبٌ على المدح (١). وقيل: على الاختصاص (٢).

قال أبو حيَّان رَحِمَهُ ٱللَّهُ (٣): وبينهما فرقٌ، ولذلك جعلها (سيبويه رَحِمَهُ ٱللَّهُ) في بابين (٤)، وهو أنَّ المنصوب على المدح لفظُ يتضمَّنُ بوضعه المدح، كما أنَّ المنصوب على الذَّمِّ يتضمَّن

بوضعه الذَّمَّ، والمنصوب على الاختصاص يقصدُ به المدح أو الذَّمُّ لكنَّ لفظه لا يتضمَّنُ بوضعه ذلك، كقوله:

(بِنَا تَمِيمًا يُكْشَفُ الضَّبَابُ)(٥).

وفي (المحرَّر..) "كأنَّه ميَّزَ النَّصب على المدح بأن يكون المنتصب لفظًا يتضمَّن بنفسه مدحًا، كما تقول: (هذا زيد عاقلَ قومه)<sup>(1)</sup>. وجعل الاختصاص إذا لم تتضمَّن اللَّفظة ذلك كقوله عَنَّد: ((إنَّا معاشرَ الأنبياء)). قال القاضي أبو محمَّد رَحَمَهُ ٱللَّهُ: ولا يكون الاختصاص إلا بمدحٍ أو ذمِّ لكن ليس في نفس اللَّفظة المنصوبة"(٧).

<sup>(</sup>١) فيقدَّر: أمدح أو أعنى.

<sup>(</sup>٢) فيقدَّر: أخص.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط (٦/١٨٤).

<sup>(</sup>٤) انظر: الكتاب، لسيبويه (٢٣١/ - ٢٣٣)..

<sup>(</sup>٥) عزاه في الخليل رَحِمَهُ اللّهُ في (الجُمَل) إلى رؤبة ابن العجَّاج، وهو من بني تميم، انظر: الجُمَل في النَّحو، للخليل (٩٤/١)، وهو أيضا من شواهد سيبويه في (الكتاب) (٣٢/٢)، خزانة الأدب (٣٦٦/٢)، وانظر: ديوان رؤبة (ص:١٦٩)، همع الهوامع (٣١/٣)، الرَّضي على الكافية (٢/٣٢)، توضيح المقاصد (٣١/١٠)، ابن يعيش (١٨/٢)، الأشموني (١٨٣٣)، ابن عادل (١٨/١٠)، (٢٤٨/١)، (٥٢/١٠)، النَّمُوني (٢٤/١٠)، روح المعاني (١٠١/١١). والشَّاهد أنَّه نصب (مَيمًا) على الاختصاص. فقوله: (مَيمًا): اسم منصوب على الاختصاص، أي: أخصُ تميمًا، وقد أُتِي به بعد ضمير المتكلمين: (نا)، فأزال غموضه، وبيَّن المراد منه.

<sup>(</sup>٦) أي: وفي الاختصاص لا يقتضي اللَّفظ ذلك، كقوله عَزَّقِجَلَّ: ﴿رَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ﴾ فيمن نصب ﴿أَهْلَ﴾.

<sup>(</sup>٧) بقليلِ من التَّصرُّف عن (المحرَّر الوجيز) (١٩١/٣).



#### ج. التَّعجب:

﴿قَالَتْ يَا وَيْلَتَى أَٱلِدُ وَأَنَا عَجُوزُ وَهَـذَا بَعْلِي شَـيْخًا إِنَّ هَـذَا لَـشَيْءٌ عَجِيبٌ ﴿ وَال اللَّهِ عَالَ اللَّهِ عَجِيبٌ ﴾ [هود: ٧٦]. وقد سبق بيان ذلك.

وكقوله عَزَّقِجَلَّ: ﴿ يَا حَسْرَةً عَلَى الْعِبَادِ ﴾ [يس: ٣٠](١).

#### د. التَّمني:

﴿ يَا لَيْتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُوتِيَ قَارُونُ ﴾ [القصص:٧٩].

#### ه. التَّنبيه:

ومثَّلَ له الزَّركشيُّ رَحِمَهُ أللَّهُ وغيره بقوله عَزَّوَجَلَّ: ﴿ يَا لَيْتَنِي مِتُّ قَبْلَ هَـذَا ﴾ [مريم: ٢٣]؛ لأنَّ حرف النِّداء يختصُّ بالأسماء (٢).

ومثَّلَ له الطَّاهرُ بن عاشور رَحِمَهُ ٱللَّهُ وغيرُه (٢) بقوله عَزَقِبَلَّ: ﴿يَا حَسْرَةً عَلَى الْعِبَادِ﴾ الْعِبَادِ﴾ الْعِبَادِ﴾ [يس:٣٠].

فإنَّ "حرف النِّداء هنا لجحرَّد التَّنبيه على خطر ما بعده ليصغي إليه السَّامع، وكثر دخوله في الجمل المقصود منها إنشاءُ معنىً في نفسِ المتكلِّم دون الإِحبار، فيكون اقتران

<sup>(</sup>١) انظر: البرهان في علوم القرآن (٣٥٣/٣)، الإتقان (١٠٧/٢).

<sup>(</sup>٢) البرهان في علوم القرآن (٣٢٥/٢)، وقد ذكر ذلك أبو السُّعود في (تفسيره) (٢١٤/٦)، وذكر هذا المعنى أيضًا ابن عجيبة في تفسيره (البحر المديد)، حيث قال: "الياء [هنا] لمجرد التَّنبيه، من غير تعيين المنبَّه، أو المنبَّه محذوف، أي: يا هؤلاء". البحر المديد (٩٣/٤).

<sup>(</sup>٣) قال أبو البقاء العكبريُّ رَحِمَهُ اللَّهُ: التَّقدير: (يا حسرة احضري هذا أوانك)، وهو نداءٌ مجازيُّ، ومعناه: تنبيه أنفسهم لتذكير أسباب الحسرة؛ لأنَّ الحسرة نفسها لا تطلب ولا يتأتَّى إقبالها، وإنما المعنى على المبالغة في ذلك حتَّى كأثَّم ذهلوا فنادوها، ومثل ذلك: (نداء الويل) ونحوه، ولا يخفى حسنه. التِّبيان في إعراب القرآن (١/٠٠٤)، روح المعاني (١٢٥/٤)، حاشية الشهاب الخفاجي على تفسير البيضاوي (٤٧/٤)، وقد سبق بسط هذه المسألة.



ذلك الإنشاء بحرف التَّنبيه إعلانًا بما في نفس المتكلِّم من مدلول الإنشاء كقولهم: (يا خيبة)، و(يا لعنة)، و(يا ويلي)، و(يا فرحي)، و(يا ليتني)، ونحو ذلك"(١).

وقال في موضع آخر: "أصلُ هذا النّداء أنّه على تنزيلِ المعنى المثيرِ للإنشاء منزلة العاقل فيقصد اسمه بالنّداء لطلب حضوره. فكأنّ المتكلّم يقول: (هذا مقامك فأحضر)(١)، كما ينادي من يقصد في أمر عظيم، وينتقل من ذلك(١) إلى الكناية عمّا لحق المتكلّم من حاجة إلى ذلك المنادَى، ثمّ كَثُرَ ذلك وشاع حتّى تنوسي ما فيه من الاستعمال والكناية، وصار لجحرد التّنبيه على ما يجيء بعده، والاهتمام حاصل في الحالين(١)(١)(١).

ورجَّح أبو حيَّان رَجِمَهُ أللَّهُ في (البحر) كونها للتَّنبيه، قال: "والأصحُّ أنَّ (يا) في قوله: ﴿ يَا لَيْتَ ﴿ حَرْفُ تنبيهِ لا حَرْفُ نداء والمنادى محذوف؛ لأنَّ في هذا حذف جملة النِّداء وحذف متعلَّقة رأسًا (١)، وذلك إجحاف كثير "(٧).

أقول: ومن العلماء من جوَّز أحد الأمرين، قال الألوسي رَحِمَهُ اللَّهُ في تفسير قوله عَزَّقِجَلَّ: ﴿ يَا لَيْتَنَا نُـرَدُّ﴾ [الأنعام: ٢٧]: "(يا) للتَّنبيه أو للنِّداء، والمنادى محذوف، أي: (يا قومنا) مثلاً "(^).

<sup>(</sup>١) التَّحرير والتَّنوير (٣/٢٨). فهذه الأقوال إنشاءات؛ لأنَّه لا نسبةَ لمدلولها في الخارج.

<sup>(</sup>٢) أي: إنَّ وجود المكان اللائق بالمنادَى هو الذي أثار الإنشاء في نفس المتكلِّم..وما يثير الإنشاء في نفس المتكلِّم أمورٌ كثيرة، ومن أوضحها مثلا إذا دهم المنادَى خطرٌ فيقال له تنبَّه أو احذر...

<sup>(</sup>٣) أي: من حقيقة النِّداء.

<sup>(</sup>٤) أي: في كلِّ من الكناية والتَّنبيه..

<sup>(</sup>٥) التَّحرير والتَّنوير (٨/٢٣).

<sup>(</sup>٦) حيثُ حذف المنادَى، وتقديره مثلا: (يا قومنا ليت..)، وكذلك حذف ما يريد منهم..

<sup>(</sup>٧) البحر المحيط (٤٧٦/٤). ورجع الشَّيخ الغلايني هذا الرَّأي، وهو كونما (حرف تنبيه)، وذكر أنَّه المعتمد عند المحقّقين. الدُّروس العربيَّة (١٩١/١). وينظر في ذلك: روح المعاني (١٩١/١٩). وانظر: تفسير أبي السُّعود (٢٨١/٦)، تفسير القرطبي (١٨٦/١٣).

<sup>(</sup>٨) روح المعاني (١٢٨/٧)، وانظر: الفريد في إعراب القرآن الجيد (٦١٨/٣).



ولعلَّ ما يترجَّح هو أنَّ الأمرَ فيه شيءٌ من التَّفصيل، وهو أنَّ تقدير المنادى محذوفًا في كلِّ ما وقع فيه حرف النِّداء قبل فعل الأمر أو جملة الدُّعاء بسبب وقوع النِّداء قبلهما في فصيح الكلام، وذلك نحو قوله عَزَوَجَلَّ: ﴿يَا يَحْيَى خُذِ الْكِتَابَ بِقُ وَ ﴿ مرم:١٦]، ﴿يَا مُوسَى أَقْبِلُ وَلا تَخَفْ ﴾ [القصص: ٣١]، ﴿يَا مُوسَى أَقْبِلُ وَلا تَخَفْ ﴾ [القصص: ٣١].

فإذا وجدنا (حرف نداء) قد وليه (فعلُ أمر) أو (جملة دعائيَّة) علمنا أنَّ المنادى عرف النِّداء محذوفٌ لكثرة ما رأينا مثله مذكورًا في الكلام، فأمَّا إذا وجدنا حرف النِّداء قد وقع بعده: (ليت) أو (رُبَّ) فالرَّاجح أن نجعل هذا الحرف دالا على التَّنبيه؛ لأنَّه لم يكثر وقوع المنادى مذكورا قبله.

ومنهم من مثّل للتَّنبيه (٢) بقول الله عَنَهَجَلَّ: ﴿ أَلَا يَا السُّجُدُوا ﴾ [النمل: ٢٥]. ف (يا) في هذه المواضع (حرف تنبيه)، لا (حرف نداء). هذا مذهب قوم من النَّحويين. قال بعضهم: وهو الصَّحيح. وذهب آخرون إلى أنَّما في ذلك (حرف نداء)، والمنادى محذوف. والتَّقدير: (ألا يا هؤلاء اسجدوا)، و(ألا يا هذان اسقياني). وكذلك تقدَّر في سائرها. وضُعِّفَ بوجهين:

أحدُهما: أنَّ (يا) نابت مناب الفعل المحذوف، فلو حذف المنادى لزم حذف الجملة، بأسرها. وذلك إخلال.

والثَّاني: أنَّ المنادي معتمد المقصد، فإذا حذف تناقض المراد.

<sup>(</sup>١) وقد وقع هنا قبل جملة الدُّعاء من حيث معناه الشَّرعي.

<sup>(</sup>٢) وقد وقع هنا قبل جملة الدُّعاء من حيث معناه اللُّغوي.

<sup>(</sup>٣) وقد سبق بيان ذلك مفصَّلًا..



وذهب ابن مالك رَحِمَهُ أللَهُ في (التَّسهيل)(۱) إلى تفصيل في ذلك. وهو أن (يا) إن وليها أمر أو دعاء فهي حرف نداء، والمنادى محذوف. وإن وليها (ليت) أو (رب) أو (حبذا) فهي لمحرَّد التَّنبيه(٢).

でがあって



(١) التَّسهيل، لابن مالك (٣٨٩/٣ - ٣٩٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: الجنى الدَّاني في حروف المعاني (ص:٣٥٧ – ٣٥٨)، وانظر: الكليَّات (ص:٩٧٩)، ومغني اللَّبيب (ص:٤٨٩)، التَّسهيل، لابن مالك (٣٨٩/٣ – ٣٩٠).



# خاتمة في بيان الأهداف والمقاصد العامة من النِّداء

سبقَ بيانُ أهميَّة النِّداءِ في الخطاب القرآني، والتَّعريف به، وسآتي هنا على بيان مقاصد النِّداء العامَّة في الخطاب القرآني..

وقد سبق بيان أنَّه يصحب الأمر والنَّهي، والاستفهام والخبر..

وفي ذلك ما فيه من الأهميَّة ولفت المخاطَب إلى ما يعقب النِّداء من الأمر أو النَّهي، أو التَّوجيه أو الإرشاد، أو التَّحذير والإغراء، أو التَّرغيب أو التَّرهيب، وكذلك الإجابة عمَّا يرد على ذهنه من التَّساؤلات. وذلك يدلُّ على أنَّ الاتِّصال مع المخاطِب عَرَقِبَلَّ -بكسر الطاء المهملة - ليس مجرَّد ادِّعاءٍ يدَّعيه المخاطَب -بفتح الطاء المهملة -، وإنَّمَا هو مجموعة من الأوامر والنَّواهي والصِّفات التي تدلُّ على تحقُّقِ معنى الإيمان في المخاطَب، وإذعانه وامتثاله لما تضمَّنه الخطاب، والوفاء لنِعَم المخاطِب عَرَقِبَلَ عليه...الخ.

"وربَّمَا تقدَّمت (جملةُ الأمر) (جملةَ النِّداء) كقوله عَرَّوَجَلَّ: ﴿وَتُوبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ﴾ [النور: ٣١]. وإذا جاءت (جملةُ الخبر) بعد النِّداء تتبعها (جملة الأمر) كما في قوله عَرَّوَجَلَّ: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ ﴾ [الحج: ٧٣]. وقد تجيءُ معه الجملُ الاستفهاميَّةُ والخبريَّةُ كقوله عَرَّوَجَلَّ في الخبر: ﴿يَا عِبَادِ لا خَوْفٌ عَلَيْكُمُ ﴾ [الزحرف: ٦٨].

وفي الاستفهام: ﴿ يَا أَبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لا يَسْمَعُ وَلا يُبْصِرُ ﴿ [مريم: ٤٢]، ﴿ وَيَا قَوْمِ مَا لِي النَّجَاةِ ﴾ [غافر: ٤١]، ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لا تَفْعَلُونَ ﴾ [الصف: ٢]، ﴿ يَا أَيُّهَا النَّهِي لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَ اللَّهُ لَكَ ﴾ [التحريم: ١].







وهنا فائدتان:

إحداهما: كلُّ نداءٍ في كتاب الله عَزَّوَجَلَّ يعقبه فهمُّ في الدِّين إمَّا من ناحية الأوامر والنَّواهي التي عقدت بها سعادة الدَّارين، وإمَّا مواعظ وزواجر وقصص لهذا المعنى، كلُّ ذلك راجعٌ إلى الدِّين الذي خلق الخلقُ لأجله، وقامتْ السَّموات والأرضُ به، فكان حق هذه أن تدرك بهذه الصِّيغة البليغة.

الثّانية: النّداء إنّما يكون للبعيد حقيقةً أو حكمًا. وفي قوله عَرَّوَجَلَّ: ﴿وَنَادَيْنَاهُ مِنْ جَانِبِ الطُّورِ الأَيْمَنِ وَقَرَّبْنَاهُ نَجِيًّا﴾ [مريم: ٥٦] لطيفةُ، فإنّه عَرَّوَجَلَّ بيَّن أنّه كما ناداه ناجاه أيضًا، والنّداء مخاطبة الأبعد، والمناجاةُ مخاطبةُ الأقرب، ولأجلِ هذه اللَّطيفة أخبرَ عَرَوَجَلَّ عن مخاطبتة لآدم وحواء عَلَيْهِمَالُسَكَمُ بقوله عَرَّقَجَلَّ: ﴿وَقُلْنَا يَا آدَمُ اسْكُنْ أَنْتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةِ ﴾ [البقرة: ٣٥].

وفي موضع: ﴿وَيَا آدَمُ اسْكُنْ ﴾ [الأعراف:١٩]. ثمَّ لما حكى عنهما ملابسة المخالفة قال في وصف خطابه لهما: ﴿وَنَادَاهُمَا رَبُّهُمَا ﴾ [الأعراف:٢٢]، فأشعر هذا اللَّفظ بالبعد لأجل المخالفة كما أشعر اللَّفظ الأوَّل بالقرب عند السَّلامة منها"(١).

ومما سبق يتبيّن:

١ - أنَّ النِّداءَ وسيلةٌ من وسائلِ الاتِّصال بين البشر.

٢ - فيه ما يدلُّ على اجتماعيَّة اللُّغة العربيَّة.

٣ - كثرةُ استخدامه في القرآن الكريم، وكثرةُ استخدامه بين البشر تدلَّ على أهيَّته.

2 — إنَّ النِّداء هو من أنواع الخطاب القرآني المباشر، وإنَّ التَّعرف على أساليب الخطاب القرآني المباشر تعرُّفُ على أرقى أنواع الخطاب مع الآخر، وفيه التَّنوع والتَّلوين والتَّعليم والتَّوجيه والإرشاد والتَّحذير والتَّرغيب والتَّرهيب للمكلَّف، وأيضًا فيه ما فيه من الإعجاز والتَّناسق، والتَّوافق التَّامُ مع المقام ومقتضى الحال.

<sup>(</sup>١) البرهان في علوم القرآن (٣٢٣/ ٣٢٥)، وانظر: الكشاف (٢٢٦/١).



تتنوع أساليب النداء بما يتلاءم مع مكانة كل من المنادى والمنادِي، كما
 يكون مدحًا أو ذمًّا أو تنبيهًا أو إضافة أو نسبة أو غير ذلك.







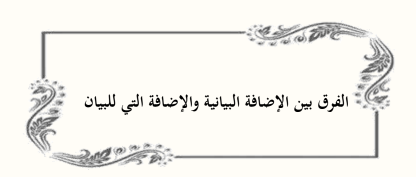






وهذه فوائد متفرقة من بعض المحاضرات في كلية أصول الدين، القاهرة أرجو أن يُنتفع بها.





أولًا: الإضافة البيانية: ما كان من قبيل إضافة العام إلى الخاص أو المطلق إلى المقيد، نحو: سورة البقرة، يوم الخميس، أو السورة البقرة، اليوم الخميس.

ضابطها: أن يكون المضاف إليه محمولا، والمضاف موضوعًا.

ثانيًا: الإضافة التي للبيان: أن تقع الإضافة بين مضاف ومضاف إليه بينهما عموم وخصوص من وجه (١)، كقولك: باب خشب، خاتم فضة.

لأن الخاتم قد يكون من يكون من فضة وقد يكون من غير فضة كالذهب. الخ. والفضة قد تكون خاتمًا وقد لا تكون.

ضابطها: أن يصلح وضع (مِنْ) بين المضاف والمضاف إليه.

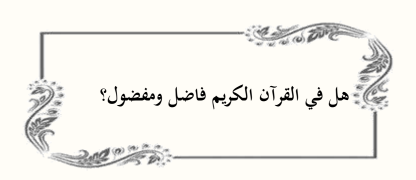
<sup>(</sup>۱) العموم والخصوص المطلق: أن يصدقا على شيء، وينفرد الأعم منهما، مثل: حيوان وإنسان، فيصدقان على الإنسان فإنه حيوان ناطق، وينفرد الأعم في الحمار والفرس.. الخ. العموم والخصوص الوجهي: أن يجتمعا في شيء وينفرد كل منهما في شيء مثل النسبة بين الحيوان والأبيض.



ومن أنواع الإضافة التي بمعنى اللام، كقولك: قلم حالد.

من محاضرة ٥ / / ١ / ١٩٩٧م كلية أصول الدين القاهرة. أ.د إبراهيم خليفة.





الخلاف في هذه القضية يكاد يكون لفظيًّا؛ لأنا لو حرَّرنا محل النزاع لوجدنا أنهم متفقون لا مختلفون.

١ - لأن الذي ينفيه ينظر إلى أن الكل كلام الله عَرَّقِجَلَّ، ومن حيث كونه كلام الله عَرَّقِجَلَّ، ومن حيث كونه كلام الله عَرَّقِجَلَّ فلا فاضل ولا مفضول.

٢ - ينظر إليه أيضًا حيثية بلوغ الكل أقصى درجات البلاغة والفصاحة.

وكل القرآن على مستوى واحد من حيث البلاغة والفصاحة، وقد بلغ قمة الذروة.

فمثلًا: سورة الإخلاص أبلغ وأفضل ما يكون في التوحيد.

وسورة المسد أبلغ وأفضل ما يكون في بابحا (في ذم أبي لهب..).

فلا نقارن بين سورتين في موضعين مختلفين.

فالنافي يتكلم من حيثيات لا نجد محلًا للنزاع فيها.

والمثبت يثبت أن للسورة الفلانية أجرًا أكثر من سورة كذا.

وهذا لا خلاف فيه لثبوت النص.

أو موضوع السورة الفلانية أعظم من موضوع سورة أحرى.

فموضوع سورة الإخلاص -مثلا- أعظم من موضوع سورة المسد...وهكذا.

ويصح أن نقول -مثلا-: فضل سورة النساء على سورة البقرة من حيث اشتمال النساء على كذا وكذا. من محاضرة ١٩٩٧/١١/٢٤م كلية أصول الدين القاهرة. أ.د إبراهيم خليفة





الشارع الحكيم لم يضع اسم السورة إلا على تمام مسماها عندما تتكامل نجومها.

فإن منع مانع فعلى الأقل على معظم المسمى.

فلو جاء واحد وأخذ من المنضدة شيئًا فإني أستطيع أن أقول إنها بدونه منضدة، ولكني لا أقول على القطعة المقطوعة إنها منضدة.

ولكن يقال للجاسوس: عين؛ لأن العين هي الجزء الأهم في الجاسوس؛ ولذلك صح الإطلاق.

والرقبة تطلق على العبد؛ لأن الرقبة هي الجزء الذي فصل من صاحبه زال صاحبه؛ ولذلك صح الإطلاق.

ولكن عندما أقول: هذا إصبع، وأقصد الأنملة، فلا يصح إلا مع وجود نكتة، كما في قوله عَرَّوَجَلَّ: ﴿يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ مِنَ الصَّوَاعِقِ﴾ [البقرة:١٩].

فاسم الشيء موضوع لتمام معناه، فإن لم نقل على تمامه فلا أقل من أن يقال على المعظم.

سلَّمنا أن النجم اليسير يصحح إعطاء السورة عنوانها العام

من محاضرة ١٩٩٧/١٢/١٥ م كلية أصول الدين القاهرة. أ.د إبراهيم خليفة وتفصيل القول فيه في (التفسير التحليلي لسورة النساء) (ص:١٥-٢٢).



وفي (التفسير التحليلي لسورة النساء): "أن البحث عن سر التسمية يجب أن ينحصر في دائرتين اثنين لا ثالث لهما:

أولهما: أن يكون سر التسمية هو بيان موقع السورة من القرآن الكريم، وذلك منحصر في سورة واحدة هي: الفاتحة، أو فاتحة الكتاب؛ فإن تسمية هذه السورة بذلك إنما هي لبيان محلّها من القرآن، وأنها أوله وافتتاحه، وإن لم يمنع كون ذلك هو المقصود في الأصالة أن يكون مقصودًا إلى جانبه بالتبع له كون السورة بوصفها فاتحة القرآن قد اشتملت على أكمل ما تعارف عليه البلغاء من براعة الاستهلال المعروفة والمستحسنة في فاتحة كل كلام بليغ.

وأما الدائرة الثانية فهي أن يكون سر التسمية هو بيان أبرز الموضوعات، أو قل: الموضوع الأبرز في السورة، وبحيث تعد هذا الموضوع بمثابة نقطة الارتكاز التي تدور من حولها حلقة موضوعات السورة بأسرها أو بعبارة أحرى بمثابة المركز للدائرة —كما يقول المهندسون—.

أو بعبارة ثالثة بمثابة المحور للفلك - كما يقول الجغرافيون والفلكيون -.

وهذه الدائرة يتسع نطاقها حتى تشمل جميع سور القرآن باستثناء التسمية بالفاتحة —حسبما سبق لك-.

يقول الزركشي رَحْمَهُ الله في (البرهان) إذ يقول في آخر النوع الرابع عشر الذي عقده في كتابه البرهان للحديث عن معرفة تقسيم القرآن بحسب سوره، وترتيب السور والآيات وعددها، إذ يقول: خاتمة أخرى: في اختصاص كل سورة بما سميت

ينبغي النظر في وجه اختصاص كل سورة بما سميت به، ولا شك أن العرب تراعي في الكثير من المسميات أخذ أسمائها من نادر أو مستغرب يكون في الشيء من خلق أو صفة تخصه، أو تكون معه أحكم أو أكثر أو أسبق لإدراك الرائي للمسمى.

ويسمون الجملة من الكلام أو القصيدة الطويلة بما هو أشهر فيها وعلى ذلك جرت أسماء سور الكتاب العزيز، كتسمية سورة البقرة بهذا الاسم؛ لقرينة ذكر قصة البقرة المذكورة فيها، وعجيب الحكمة فيها.



وسميت سورة النساء بهذا الاسم؛ لما تردد فيها من كثير من أحكام النساء.

وتسمية سورة الأنعام لما ورد فيها من تفصيل أحوالها، وإن كان قد ورد لفظ الأنعام في غيرها إلا أن التفصيل الوارد في قوله تعالى: ﴿وَمِنَ الْأَنْعَامِ حَمُولَةً وَفَرْشًا﴾ [الأنعام:١٤٢]، إلى قوله: ﴿أَمْ كُنْتُمْ شُهَدَاءَ﴾ [الأنعام:١٤٤]، لم يرد في غيرها كما ورد ذكر النساء في سور إلا أن ما تكرر وبسط من أحكامهن لم يرد في غير سورة النساء، وكذا سورة المائدة لم يرد ذكر المائدة في غيرها، فسميت بما يخصها"(١).

وإن كان هذا العلامة لم يتقن التركيز على خصوص النطاق الذي وصفنا لك في هذه الدائرة -كما تراه-.

وتفصيل القول فيه في (التفسير التحليلي لسورة النساء) (ص: ١٥-٢٦).



كلمة (أو) قد ترد لمنع الخلو ومنع الجمع كما لو وقعت أو بين نقيضيين أو ضدين المساويين للنقيضين، كما تقول: إما أن يكون ليل أو نهار

فهل يجوز الخلو من الليل والنهار جميعًا؟ لا

هل يجمع بينهما؟ لا

فلا يجوز الجمع بين النقيضين ولا ارتفاع النقيضين.

فإن كان الضدان ليسا مساويين للنقيضين، كما في قولنا: هذا الثوب إما أسود وإما أبيض، فمن الممكن أن يكون ليس أسودًا أبيض، فهي هنا مانعة للجمع فقط.

<sup>(</sup>١) البرهان في علوم القرآن (٢٧٠/١- ٢٧١)، وانظر: الإتقان، للسيوطي (١٩٧/١).



فلا يمكن اجتماع السواد والبياض، ولكن يمكن الخلو عن السواد والبياض.

﴿ فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ النور: ٦٣]، منعت الخلو دون الجمع. فمن الممكن اجتماع الفتنة والعذاب معًا، ولكن لا يخلو الأمر من أحدهما.

و (أو) قد لا تمنع الجمع ولا تمنع الخلو، كما في الإباحة، نحو قولك: كُلْ سمكًا أو لحمًا يجوز الجمع بينهما، ويجوز أن لا يأكل منهما.

فالإباحة تجوز الجمع والخلو.

والتحيير يجوز الخلو، ولا يجوز الجمع، كما في قولك: تزوج هندًا أو أحتها.

قال ابن مالك رَحِمَهُ ٱللَّهُ في (الألفية):

واشْكُكْ وإضراب بها أيضا نُمِي (١). من محاضرة..أ.د إبراهيم خليفة خَيِّرْ أَبِحْ قَسِّمْ وَأَبْهِمِ

(١) وقد فصلت القول في ذلك في كتابي: (وسائل الإقناع في القرآن الكريم)، في مبحث: توظيف جزئيات المنطق في فهم واستخراج مدلولات النص. وفي (التفسير): "(أو) مانعة الجمع، نحو: قوله عَزَقِجَلَّ: ﴿قَالُوا تَاللّهِ تَفْتُأَ تَذَكُّرُ يُوسُفَ حَتَى تَكُونَ حَرَضًا أَوْ تَكُونَ مِنَ الْهَالِكِينَ ﴿ [يوسف،٥]. قال الإمام ابن عرفة رَحَمُهُ اللّهُ عَلِيمُ حَكِيمٌ ﴾ [التوبة:١٠١]. قال الإمام ابن عرفة رَحَمُهُ اللّهُ: "هذه القضية ليست مانعة الجلمع فقط، واللّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ [التوبة:١٠١]. قال الإمام ابن عرفة رَحَمُهُ اللّهُ: "هذه القضية ليست مانعة الخلو المنع الاصطلاحي، وإنما هي مانعة الجلمع، وأما الخلو من الأمرين فلا" درر المعرفة من تفسير الإمام ابن عرفة (٩/٩٠٣- ٣١٠). و(أو) مانعة الخلو، نحو قوله عَزَيَجَلَّ: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَى لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُو شَهِيدُ ﴾ [ق:٧٧]. فإن (أو) هنا مانعة الخلو، لا مانعة الجمع؛ فإن القاء السمع لا يجدي بدون سلامة القلب كما يلوح به قوله: ﴿ وَهُو شَهِيدُ ﴾، أي: حاضر الفهم، أو خاصر القلب؛ لأن من لا يفهم في حكم الغائب، وإن حضر بحسمه فهو لم يحضر بفهمه. وقوله عَزَقِجَلَّ: ﴿ وَلَوْ اللّهُ عَلْ الْإِمام ابن عرفة رَحَمُهُ اللّهُ وَلَكُو فَيْلَكُ فَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ﴾ [غافر:٧٧]. قال الإمام ابن عرفة رَحَمُهُ اللّهُ الله وفاتك ﴿ وَلُو مَنْ اللّهِ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مُنْ مُنْ وَنَوَقَيَّنَكَ فَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ﴾ فننتقم منهم على كل حال" درر المعرفة "هذه شرطية منفصلة مانعة الخلو من عين مقدمها ونقيض تاليها، أي: ﴿ وَأَوْ مَنْ مَنْ مَلْ حَلْ الله والله عَلْ والله الله على كل حال" درر المعرفة المَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُمْ أَوْ نَتَوَقَيَنَكَ فَبل ذلك ﴿ وَلِكُنْ اللّهِ فَانتقم منهم على كل حال" درر المعرفة المؤلفة المؤلفة





بعض العلماء يقول: لا يصح أن يطلب التناسب بين بعض سور القرآن وبعض، بل حتى لا يحسن أن يطلب التناسب بين بعض نحوم القرآن وبعض، وإنما يطلب التناسب بين أجزاء النجم الواحد سواء كان بعض سورة أو سورة كاملة، فلو نزلت سورة كاملة يمكن أن تطلب التناسب بين أجزائها، ولكن لو نزلت نجومًا فلا تُعقد المناسبة بين النجوم؛ لأن النجوم فضلًا عن السور نزلت على حسب الدواعي والمقتضيات، وكما لا يحسن أن تتطلب مناسبة بين الأحداث والدواعي فكذلك النجوم المعالجة للأحداث، فمثلًا عندما نقول: النجم الفلايي نزل يعالج سرقة، والنجم الفلايي نزل في غزوة، والثالث في قضية نفاق —مثلًا – فلا نستطيع أن نقول: هناك صلة بين سرقة وبين غزوة —مثلًا – ....الخ.

هذا كلام الإمام عز الدين بن عبد السلام رَحَمَهُ ٱللّهُ ومن لفّ لفه، وحاول الشوكاني رَحَمَهُ ٱللّهُ أن ينصر هذا القول في (فتح القدير) بأقصى ما استطاع في تفسير قول الله عَزَّوَجَلَّ: ﴿يَا بَنِي إِسْرَابِيلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأُوْفُوا بِعَهْدِى أُوفِ بِعَهْدِكُمْ وَإِيَّاىَ فَارْهَبُونِ ﴾ [البقرة: ٤٠](١).

فمن يقول هذا الكلام كلامه في وادٍ وتطلب المناسبة في وادٍ آخر.

فكلامكم يصح لو كنا نتطلب المناسبة بين النجوم المترتبة ترتيبًا نزوليًّا، فنحن عندما نطلب المناسبة بين سور القرآن، أو نجوم السورة الواحدة نطلبها على حسب الترتيب المصحفي. قال الشيخ ولي الدين الملوي: قد وهم من قال: لا يطلب للآي الكريمة مناسبة لأنها على حسب الوقائع المفرقة. وفصل الخطاب أنها على حسب الوقائع

<sup>(</sup>١) انظر: فتح القدير (١/ ٨٥- ٨٦).



تنزيلًا، وعلى حسب الحكمة ترتيبًا وتأصيلًا، فالمصحف كالصحف الكريمة على وفق ما في الكتاب المكنون مرتبة سوره كلها، وآياته بالتوقيف، وحافظ القرآن العظيم لو استفتي في أحكام متعددة أو ناظر فيها أو أملاها لذكر آية كل حكم على ما سئل، وإذا رجع إلى التلاوة لم يتل كما أفتى، ولا كما نزل مفرقًا، بل كما أنزل جملة (١).

وهذا الذي ندعي أنه يسهم في إعجاز القرآن الكريم، فبدلًا من ان تجعلوا هذا شيئًا بديعًا وفق إليه العلماء تعارضون ذلك.

من محاضرة ١٩٩٧/١٢/٢٢ م كلية أصول الدين القاهرة. من محاضرة..أ.د إبراهيم حليفة وأصل الكلام وتفصيل القول فيه في (التفسير التحليلي لسورة النساء) (ص:٨٦-٨٨).

وقد بين الأستاذ الدكتور إبراهيم خليفة رَحَمَدُاللَّهُ السبيل المثلى إلى تحصيل المناسبة، حيث قال: " إن لك في تطلب المناسبة بين السور سبيلين:

إحداهما: ما أسميه: (المسلك العام)، وأعني به: أن نعقد المناسبة بين موضوع السورة السابقة، وموضوع السورة التي أنت بصدد القول في تفسيرها، أو قل: بين الروح العامة السارية في كيان السورة السابقة كله، وبين الروح العامة السارية في كيان السورة التي ستفسرها كله كذلك.

والسبيل الأخرى ما أسميه: (المسلك الخاص)، وأعني به: أن تطلب المناسبة بين آية في سورتك التي أنت بصدد تفسيرها، وأخرى في السورة السابقة عليها، وغالبًا ما يكون ذلك بين خاتمة السابقة، وفاتحة اللاحقة، وإن لم يمنع ذلك من تطلب المناسبة بين غير الفاتحة والخاتمة، كفاتحتي السورتين أو خاتمتيهما أو آية في وسط هذه وأخرى في وسط تلك —وهلم جرًا—.

<sup>(</sup>۱) انظر: الإتقان في علوم القرآن (٣٧٠/٣)، معترك الأقران (٤٤/١)، البرهان في علوم القرآن (٣٧/١)، مناهل العرفان (٨٠/١).



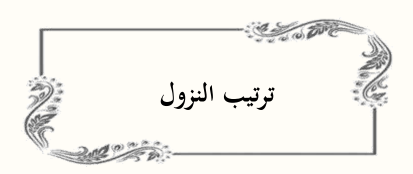
فأما السبيل الأول أو المسلك الأول فقد ذهل عنه أغلب المفسرين، بل كافتهم في أغلب السور القرآن فيما أعلم.

بحيث لم يعن الكاتبون منهم في بيان المناسبات، وهم قلة على أية حال بالنسبة للتاركين لها بالكلية. أقول: لم يعن هؤلاء إلا بالمسلك الثاني فحسب، وبحيث عدوا هذا المسلك كافيًا، بل بالغًا أقصى درجات الكفاية في بيان ارتباط بعض القرآن ببعض، مع أن هذا المسلك عندي بل عندي كل من تأمله بنصفة وتبصر ضعيف لا يكفي مثله في تجلية حكمة القرآن الكريم البالغة، وعظمته السابغة في روعة ارتباطه، وإعجاز هذا الارتباط؛ إذ غايته الربط بين مجرد آية وآية أخرى —كما قلنا—. فأما أن يربط بين كافة السورة السابقة وأختها اللاحقة فهو بمعزل عن هذه الطلبة الشريفة بالكلية بخلاف ما ذهلوا عنه مما نسميه: (المسلك العام)؛ فإنك تعقد المناسبة في هذا المسلك بين موضوعي السورتين، أو بين روحيهما العامين، تكون قد ربطت بأوثق رباط بين كافة جزئيات هذه، وكافة جزئيات تلك، وهو ما يبرز حقًا روعة القرآن، وسمو إعجازه في هذا الجال"(۱).

٣٣٨

<sup>(</sup>۱) التفسير التحليلي لسورة النساء (ص: ۹۰-۸۹).





مسألة نزول السور كما هي مجافية لمنطق المنقول فهي مجافية لمنطق المعقول.

واستندنا في أمر المعقول إلى واقع أمر القرآن الكريم، وأنه كان يتنزل على أثر أسباب نزول، يعني: وقائع تحدث فتعالجها نجوم الذكر الحكيم، وأن هذه النجوم لم يكن يراعى فيها إطلاقًا، فقضية الترتيب النزولي؛ لأن الترتيب على حسب الوقائع غير ممكن. يعنى: أنتَ مثلًا عندما تحب أن ترتب تقول: (سرقة العان قتل زنا والم

يعني: انت مثلاً عندماً محب أن تربب تقول: (سرفة —لعال– فثل– زنا غزوة…الخ).

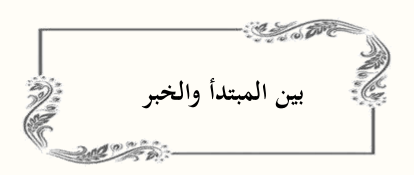
فما وجه الصلة مثلًا بين الزنا وبين غزوة كذا -مثلًا-؟

فالسور نرتبها ترتيبًا موافقًا للمعقول عندما نقول: نزلت سورة كذا جملة واحدة أو نجومًا متفرقة غير متفاصلة بنجم آخر غيرها، ثم نزلت بعدها سورة على الوضع نفسه، وإما نجومًا لا يفصل بينهما بنجم آخر.

من محاضرة..أ.د العلامة إبراهيم حليفة.

وأصل الكلام وتفصيل القول فيه في (التفسير التحليلي لسورة النساء)، فقد حقق الأستاذ الدكتور ذلك بما لم يسبق إليه في كلام مطول من (ص:٤٧) إلى (ص:٨٦).





الشَّأن في المبتدأ أن يكون معلومًا؛ لأن الحكم على المجهول غير مُتَصور فضلا عن أن يفيد، فإذا كنت لا تعرف المجهول كيف تعرف الحكم عليه؟

فعندما تقول لشخص: محمد في الدار، وهو لا يعرف محمدًا، فإنه يقول: من محمد؟

فينبغي الاستفسار عنه ثم الحكم عليه.

المحكوم يجب أن يكون مجهولًا لكي يكون الخبر مفيدًا.

وفي (محمد قائم) هذه الجملة الخبرية يجب أن يتحقق فيها أمران:

١ – أن يكون المبتدأ (المحكوم) معلومًا.

٢ – أن يكون الخبر (المحكوم به) مجهولًا.

فلو كان معلومًا لكانت الجملة غير مفيدة.

فعندما تقول لشخص: أبوك فلان، أو السماء فوقنا، أو الأرض تحتنا، أو الكل أعظم من الجزء...فإن كلامك لا يفيد.

فالمحكوم به عندما يكون معلومًا فإن كلامك يكون غير مفيد.

فعند إحبارك بأمر من الأمور يجب أن يتحقق أمران:

١- فائدة الخبر، يعني: إعلام المخاطب بحكم يجهله، فإن كان المخاطب عالما
 بالحكم فلم يبق إلا لازم الفائدة.

٢ - لازم الفائدة بأن تعرفه أنك أيها المتكلم عالم بالحكم.



فعندما نفترض أن إنسانًا لا تريد أن تقول له اسم صديقك، فقال لك: اسم صديقك فلان، فهو لا يعرفك اسم صديقك، ففائدة الخبر هنا لم تتحقق؛ لأن المخاطب عالم بالحكم.

وإنما الغرض لازم الفائدة، وهي إعلام المخاطب أن المتكلم عالم بالحكم.

فعندما يقول الله عَزَوَجَلَّ: ﴿ سُورَةُ أَنْزَلْنَاهَ ا﴾ [النور:١] فهل يريد إعلام المحاطبين بالحكم؟ لا؛ لأن المخاطبين لجحرد أن يعلموا أن هذه سورة فهم يعلمون أن القرآن الكريم لا بدَّ أن يكون وحيًا؛ فإنه من المعلوم بالدين بالضرورة بالنسبة للمسلمين جميعًا فضلًا عن الصحابة رَضَيَّلَيْهُ عَنْهُ الذين يحضرون الوحي، ويشهدون وقائع التنزيل.

فإذا لم يصلح ذلك فهل يصلح لازم الفائدة وهو إعلام المخاطبين أن المتكلم عالم بالحكم؟ بالتأكيد لا يصلح؛ لأن المخاطبين قاطعون بعلم الله عَزَّوَجَلَّ، فكيف يخبر بشيء أو يحكم به ولا يكون عالما به، فهم قاطعون بعلم الله عَزَّوَجَلَّ.

وقد قال شيخ الإسلام أبو السعود رَحِمَهُ اللَّهُ: إن سورة لا يصح أن تكون مبتدأ؛ لأن المبتدأ يجب أن يكون معلومًا، وسورة بالنسبة لهم أمر مجهول.

والأمر الجحهول المفروض أنه الخبر، ولكنه هنا معلوم، فلا يصح إعلامهم بعلم الله عَزَوَجَلَّ به فهم قاطعون بذلك(١).

وقد أجاب العلماء عن هذا وقالوا: نحن مسلمون أن هذا التركيب الخبري لا ينفع فيه الفائدة، ولا لازم الفائدة، لكن الغرض ليس منحصرًا في هذا.

<sup>(</sup>۱) نص ما قاله أبو السعود رَحِمَهُ اللهُ: "﴿ سُورَةُ ﴿ حَبر مبتداً محذوف أي هذه سورة وإنما أشير إليها مع عدم سبق ذكرها لأنها باعتبار كونها في شرف الذكر في حكم الحاضر المشاهد. وقوله عَنَّ وَجَلَّ: ﴿ أَنْزَلْنَاهَا ﴾ مع ما عطف عليه صفات لها مؤكدة لما أفاده التنكير من الفخامة من حيث الذات بالفخامة من حيث الصفات وأما كونها مبتدأ محذوف الخبر على أن يكون التقدير فيما أوحينا إليك سورة أنزلناها فيأباه أن مقتضى المقام بيان شأن السورة الكريمة لا أن في جملة ما أوحي إلى النبي صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ سورة شأنها كذا وكذا..". تفسير أبي السعود (٥/١)، وانظر: فتح القدير، للشوكاني (٤/٥).



فأنت تتكلم عن الغرضين الأصليين، لكن هناك أغراض أخرى فرعية كثيرة، منها: المدح، والتحسر، والامتنان....الخ.

فعندما تقول امرأة عمران: ﴿ رَبِّ إِنِّى وَضَعْتُهَا أُنْثَى ﴾ [آل عمران: ٣٦]. فهي لا تريد أن تعلم الله عَرَّوَجَلَّ أَنَّا عالمة أن تفيد الله عَرَّوَجَلَّ أَنَّا عالمة بكون الموضوعة أنثى، وهذا أمر بديهيُّ. وإثَّا غرضها من الخبر إنشاءُ (التَّحسر)، فهي كانت تريد المولود ذَكَرًا لكي تعبه (لبيت المقدس)، وقد كانوا لا يحرِّرون (لبيت المقدس) إلا الذُّكور، فخاطبت ربَّا عَرَّوَجَلَّ على سبيل التَّحسر على ما فاتحا من رجائها، وخلاف ما قدَّرت؛ لأنَّا كانت ترجو أن تلد ذكرًا يصلح للخدمة (۱).

فكذلك عندما يقول الله عَرَّهَ عَلَى: فيما أوحينا إليك سورة، أو مما يتلى عليكم سورة، فليس المقصود هنا فائدة الخبر، ولا لازم الفائدة، وإنما المراد: مدح السورة، أو الامتنان عليهم بهذه السورة.

فأنت إذا أعطيت إنسانًا عطية ولم يشكر عطيتك أو قابلك بالجحود، فأنت تقول له: إني أعطيتك كذا وكذا، تمتن عليه بما فعلت، فأنت لا تقصد إخباره بفائدة الخبر ولا بلازم الفائدة، وإنما المقصود الامتنان، فالله عَرَّهَ عَلَى مِتن على النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ والمؤمنين بأنه أنزل السورة العظيمة البالغة من العظم كذا وكذا، فالمقام مقام مدح، وهو مصحح لكون السورة مبتدأ (٢).

من محاضرة السبت ١٩٩٨/٣/٢١م من محاضرة..أ.د إبراهيم حليفة

<sup>(</sup>۱) انظر: روح المعاني (۱۳٤/۳–۱۳۲)، الكشاف (۲/٥١)، البحر المحيط (۲/٥٦-٤٥٧)، والتَّحرير والتَّعرير والتَّعرير (۲/۲۵)، (۲۳۳/۳)، ونظم الدُّرر (۲/۲۱)، والمحرَّر الوجيز (۲/۲۱)، (۲۲۵-٤۲٥)، تفسير النَّعاليي (۲/۰۱)، (۲/۶).

<sup>(</sup>٢) انظر أوجه الإعراب بالتفصيل في (تفسير سورة النور)، للعلامة الأستاذ الدكتور إبراهيم عبد الرحمن خليفة رَحِمَهُ اللَّهُ (ص: ٢٣ - ٢٥)، من مطبوعات كلية أصول الدين، القاهرة، الطبعة القديمة.



إذا قصد من الجملة الخبرية غرض آخر غير فائدة الخبر وغير لازم الفائدة بأن قصد الامتنان والمدح أو التحسر فهل تبقى الجملة معه على خبريتها أم تتحول إلى الإنشائية بحيث تكون خبرًا في اللفظ، وإنشاء في المعنى؟

من المعلوم أنه كي تبقى الجملة على خبريتها لفظًا ومعنى إذا كانت تحتمل الصدق والكذب لذاتها، أو بعبارة أخرى لها نسبة في الخارج، فعندما تقول: قام زيد، أو مات عمرو.

فقولنا: مات عمرو، هذه الجملة إن كان لها نسبة وأنت تقصد حقيقة الموت، أي: قام الموت بعمرو، مثلًا: إن كان المقصود من هذه الأخبار -فعلًا- بوقوع الموت على عمرو صار لها نسبة في الخارج.

لكن لنفرض أن مقصودك ليس الإخبار بموت عمرو، وإنما قصدك التحسر على موته. فكونك تتحسر أو لا تتحسر نفسي لا يطلع عليه إلا علام الغيوب سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ، لا قيام لمدلوله في الخارج.

فالنسبة التي لا مدلول لها في الخارج، والتي لا تحمل الصدق والكذب هي الإنشائية.

والإنشاء نوعان(١):

الأوَّل: (الإنشاء الطَّلبي): وهو ما أفاد طلبًا بالوضع، فيطلب به تحصيل غير حاصل في الخارج (٢). فإن كان المطلوب ذكر الماهيَّة فهو الاستفهام. وإن كان المطلوب إيجادُ الماهيَّة فهو أمر، أو الكفُّ عنها فهو نهى. وهكذا (٣).



<sup>(</sup>۱) الفرق بين الخبر والإنشاء من ثلاثة أوجه: ۱ – أن الخبر قول يحتمل الصدق والكذب لذاته. ۲ – والخبر لا يتوقف حصول مدلوله على النطق به. – والخبر حكاية أمر حاصل في الواقع. كقولنا: الشمس طالعة، فهو خبر يحتمل، ولا يتوقف حصوله على النطق به.

<sup>(</sup>٢) لأنَّه إذا كان طلبًا استدعى مطلوبًا غير حاصل وقت الطَّلب؛ لامتناع طلب الحاصل. انظر: المطوَّل شرح تلخيص المفتاح (ص:٢٢٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر تعريف (الإنشاء الطَّلبي) في شروح تلخيص المفتاح (٢٣٤/٢) فما بعد. وانظر: المطوَّل شرح تلخيص المفتاح، مع حاشية المير سيد شريف (ص:٢٢٥-٢٢٥). ولتوضيح ذلك يقال: عندما تقول لشخص:=



الثّاني: (الإنشاء غير الطّلبي)<sup>(۱)</sup>. ويذهب بعض الأصوليين إلى أن قسمة الكلام ثلاثيّة، فهو إمَّا خبرٌ، أو طلبٌ، أو إنشاءٌ. خص أصحاب هذا القول الطّلب بما سمَّاه غيرهم (الإنشاء الطَّلبي)، والإنشاء لما عداه، ك: (ألفاظ العقود) نحو: (بعت) و(اشتريت).

ويدخل في (الإنشاء الطَّلبي) الأمرُ والنَّهي والاستفهامُ والتَّمني والنِّداء (٢). ويدخل في الإنشاء غير الطَّلبي أفعال المدح والذَّم، وفعلا التَّعجب، والقَسَم (٣).

=(قم)، فقد قام بنفسك طلب القيام منه، وعندما تقول لشخص: (لا تقم)، فقد قام بنفسك عدم القيام، وعندما تقول لشخص: (لعلّه القيام، وعندما تقول لشخص: (لعلّه يقوم)، فقد قام بنفسك ترجّي القيام، وعندما تقول لشخص: (هلا يقوم)، فقد قام بنفسك الحثُّ والإزعاج، وعندما تقول لشخص: (هل تقوم؟)، فقد قام بنفسك الاستخبار والسُّؤال..

(١) وفي (المطوَّل) "وغير طلبٍ كأفعال المقاربة وأفعالِ المدح والذَّم وصيغِ العقود والقَسَم ولعلَّ ورُبَّ و(كم) الخبريَّة ونحو ذلك". المطوَّل شرح تلخيص المفتاح (ص:٢٢٤).

(٢) وقد يقال: إنَّ النِّداء منه ما هو خبر لا إنشاء، وهو النِّداء بصفة نحو: (يا فاسق) و(يا فاضل)؛ لاحتمال الصِّدق والكذب في تلك الصِّفة.

(٣) أمّّا (الإنشاء غير الطّلبي) فهو كالقَسَم، فإذا قلت: (والله لأفعلنَّ)، فهو إنشاءٌ، وليس فيه طلب، فكونك تقسم يعني أن يكون في نفسك القَسَمُ، فإنَّ صيغة القَسَم واضحة، لكن هل تُعْسِمُ حقيقةً أو لا؟ هل قَصْدُكَ في نفسك القَسَمُ أو لا؟ هذا شيءٌ لا نعرفه. والحاصلُ أنَّ الأحكام الشَّرعيَّة إمَّا تؤخذُ من الإنشاء، أو ما كان في معناه، وذلك أنَّ الجملة الخبريَّة إذا خرجت عن الغرضين الأصليين - (فائدة الخبر)، و(لازم الفائدة) - فقد تحوَّلت الجملة إلى الإنشاء. ومن ذلك قول الحارث بن وعُلَّة من (البحر الكامل): (قومي هم قتلوا أميم أخي \*\*\*فإذا رميت أصابني سهمي). [انظر: دلائل الإعجاز (ص: ٩٥ ١ - ١٩٦)، وانظر: الإيضاح في علوم البلاغة (ص: ٤٨٤)، المزهر (١٣١٣)، ديوان الحماسة (ص: ٢٤٥)]. والدّلالة على هذا المعنى الإنشائيً هل يكون بالحقيقة أم بالمجاز؟ إنَّ الأغراض الَّتي تخرج إليها الجملة الخبريَّة هي معانٍ نفسيَّة لا نسبةً لمدلولها في الخارج، فمن يقول مثلًا: (ما أجمل السَّماء) يتعجَّب، فكلُ ما في الخارج كون السَّماء جميلة أو غير جميلة، أمًّا كون التَّعجب قائمًا بنفسه، أو ليس كذلك حقد يتظاهر بذلك أو يمثّل علينا مثلًا - فهذه معانٍ نفسيَّة لا نسبةً لمدلولها في الخارج، بخلاف قولنا: (محمّد قائمًا)، بذلك أو يمثّل علينا مثلًا - فهذه معانٍ نفسيَّة لا نسبةً لمدلولها في الخارج، ألم الله فهو كذبٌ، فلهذا القول نسبةٌ في الخارج. أمّا إذا كانت المسألة نفسيَّة، فلا اطلًا علنا على دخيلةِ الأنفس، فلا نسبةً لمدلولها في الخارج. أمّا عندما تقول للمخاطَب: (قم) فهل طلب القيام قائمٌ في نفسك، أو ليس قائمًا؟... لا نعرف، وكذلك خروج الخبر من المخاطَب: (قم) فهل طلب القيام قائمٌ في نفسك، أو ليس قائمًا؟... لا نعرف، وكذلك خروج الخبر من المخاطب: (قم) فهل طلب القيام قائمٌ في نفسك، أو ليس قائمًا؟... لا نعرف، وكذلك خروج الخبر من



فإذا قصد من الجملة الخبرية غرض آخر غير فائدة الخبر وغير لازم الفائدة بأن قصد الامتنان والمدح أو التحسر فهل تبقى الجملة معه على خبريتها أم تتحول إلى الإنشائية؟ نزاع بين العلماء.

والذي نختاره أننا إذا خرجنا عن الغرضين الأصليين للجملة الخبرية وأردنا -مثلًا- المدح والامتنان فقد خرجت الجملة عن الخبرية إلى الإنشائية.

والذي اخترناه هو ما اختاره المحققون من البلغاء في أمثال هذه المقامات، وهو الذي مال إليه العلامة السعد رَحِمَهُ الله في (شرحه لتلخيص المفتاح)(١)، أعني: الشرح المعروف بالمطوَّل.

أن الجملة الخبرية إذا خرجت عن الغرضين الأصليين المعروفين (فائدة الخبر ولازم الفائدة) إلى غرض آخر خرجت عن الخبرية إلى الإنشائية فقال بقول العلامة المرزوقي رَحَمُهُ اللَّهُ عندما ساق البيت الشعري المعروف:

فإذا رميت أصابني سهمي (٢)

قومي هم قتلوا أميم أحي

=الخبريَّة إلى إرادة (المدح) مثلا، أو (الذَّمِّ) أو الامتنان، أو التَّحسر، أو التَّعجب، أو الرثاء...لا نسبةً للمدلول ذلك في الخارج؛ لأخَّا معانٍ نفسيَّة. وإذا كانت قد صارت إنشائيَّة، فهل دلَّت على الإنشائيَّة على سبيل الحقيقة أم على سبيل المجاز أو الكناية؟ إنَّ الجملة الخبريَّة في أساس وضعها للإخبار الَّذي يحتمل الصِّدق والكذب، فإذا خرجت عمَّا يحتمل الصِّدق والكذب إلى ما لا يحتمل الصِّدق والكذب تكون بذلك قد خرجت عن الإخبار إلى الإنشاء، واستعملت في غير ما وضعت له على سبيل المجاز أو الكناية. أمَّا الإنشاء لفظًا فلا يتصوَّر إلا في الطَّلب.

- (۱) تلخيص المفتاح، للخطيب القزويني عليه جملة من الشروح من بينها: شرحان للسعد التفتازاني، شرح مطول، وشرح محتصر، والذي عليه الحواشي الكثيرة المعروفة بشروح التلخيص هو المختصر، كحاشية الدسوقي، وشرح اليعقوبي، لابن يعقوب المغربي سماه: مواهب الفتاح، وشرح للسبكي، سماه: عرائس الأفراح، والهامش فيه كتابان: الإيضاح في شرح تلخيص المفتاح، للقزويني نفسه -مؤلف التلخيص-، وحاشية الدسوقي على مختصر السعد، وله شرح آخر عمله قبل هذا المختصر، اسمه: المطول، وعليه حواشي لعبد المحكيم السيلكوتي، والسيد الشريف الجرجاني.
- (٢) (أميم) فهو نداء مرخَّم ل: (أُمَيْمَة)، وليس أميم أخاه -كما توهم البعض-، وكانت أميمة تحرضه على أخذ الثأر، وتلومه على تركه، فاعتذر في ذلك بما قاله. يقول: قومي يا أُمَيْمَة هم الذين فجعوبي بأخي ووتروبي=



فقال: إن المقصود: التحسر، وعلى هذا صار الخبر من قبيل الإنشاء، فأميمة تعلم من الذي قُتِل أخوه، وتعلم أن القاتل هم قومه. فهو باعتذاره لا يريد أن يعلمها هذا الأمر الذي تعلمه، ولا يريد أن يعلمها أنه عالم بهذا الأمر، وإنما يتحسر(١).

الشيخ المرزوقي رَحِمَهُ اللَّهُ يقول: تحولت إلى الإنشاء، والسعد رَحِمَهُ اللَّهُ في شرحه المطول مال إليه، ونحن نقول: الذي نختاره أن الجملة خبر لفظًا، وإنشاء معنى.

والإنشاء لفظًا لا يُتصور إلا في الطلب.

ثم ذكر الأستاذ الدكتور إبراهيم خليفة رَحَمَهُ اللهُ ما أورده القائلون ببقاء الجملة على خبريتها لفظًا ومعنى، ومنهم: عبد الحكيم السيلكوتي رَحَمَهُ اللهُ في (حاشيته على المطول)، حيث قال: إن الجملة باقية على خبريتها لفظًا ومعنى، لكن لا لتساق هذه الجملة في إفادة فائدة الخبر، ولا لازم الفائدة، بل تساق ليتوصل بما إلى هذه المعاني.

فقول مريم عَلَيْهَاٱلسَّلَامُ: ﴿ رَبِّ إِنِي وَضَعْتُهَا أُنْثَى ﴾ هذه الجملة باقية -عند هؤلاء- على خبريتها لفظًا ومعنى، لكن لا ليقصد منها فائدة الخبر ولا لازم الفائدة، وإنما ليتوصل بما إلى التحسر.

ونحن نقول: هذا الكلام الذي يقولوه لا مُحَصِّل له في معيار التحقيق، فما معنى أن الجملة لا يقصد منها المعنى الذي وضع له الخبر، وإنما التوصل إلى معنى آخر لم يوضع له الخبر.

يقول: ليتوصل بها إلى هذه المعاني لاستلزامه إياها، ونحن نقول له: هل تقصد أن الجملة ستكون ملزومًا، والمعاني لازمة؟

<sup>=</sup>فيه، فإذا انتقمت منهم عاد ضرر ذلك علي؟؛ لأن عِزّ الرجل بعشيرته. وهذا الكلام فيه إبداء الحزن والفجيعة، وليس مجرد إخبار.

ثم قال: فلئن عَفَوْت لأعفون جللا ولئن سطوتُ لأوهنن عظمي والمعنى: إِن تركت الانتقام منهم صفحت عن أمر عظيم، وإن انتقمت منهم أوهنت عظمي وهددت ركني. انظر: حماسة أبي تمام، شرح التبريزي (٧٢/١).

<sup>(</sup>۱) ومن هذا القبيل قول لبيد: (ذهب الذين يعاش في أكنافهم \*\* "وبقيت في خَلْف كجلدِ الأجربِ). ديوان لبيد بن ربيعة العامري (ص:۲٤). فهو يتحسر على زمان مضى بسبب ما يرى من فساد في زمانه.



إن كان هذا هو القصد فإنكم لم تسلكوا إلا سبيل الكناية؛ لأن الكناية ليست أكثر من ذلك (إطلاق ملزوم يلزم من وجوده وجود لازمه)، كما في قولك: (كثير الرماد) لزم منه الكرم، و(طويل النجاد) لزم منه طول صاحبه.

وإن أردتم بهذا التوصل إلى أنه لا تستفاد هذه المعاني إلا عندما تبقى هذه الجمل على خبريتها الحقيقية لفظًا ومعنى، فهو غير مسلَّم؛ لأنه عين الدعوى المتنازع فيها؛ لأن نزاعنا في الأصل: (هل هذه الجملة باقية على خبريتها لفظًا ومعنى أم زال عنها معنى الخبرية؟).

فعندما تقولون: الدليل على بقائها على المعنى الخبري أنه يتوصل بها إلى المعاني الأخرى، بمعنى أنها باقية على معناها الخبري، فهو بمثابة قولكم: (الدليل على بقائها على المعنى الخبري بقائها على المعنى الخبري بقائها على المعنى الخبري) وهو عين الدعوى المتنازع فيها. فعندما تأخذ من الدعوى المتنازع فيها جزءًا من البرهان فهو ما يسمونه في علم (آداب البحث والمناظرة): (مصادرة على المطلوب)، بمعنى أنك تأخذ من الدعوى نفسها وتجعل ذلك جزءًا من البرهان، ولو غيرت الألفاظ.

كقولنا: محمد إنسان بدليل أنه إنسان

أو محمد إنسان بدليل أنه بشر.

وقولنا: (مصادرة على المطلوب) يعني أنك أتيت بدور باطل، جعلت الدعوى متوقفة على عين الدعوى. والدعوى يتوقف إثباتها على الدليل، فإن كان الدليل سيكون عين الدعوى، فكأن الدعوى توقفت على عين الدعوى، فمن حيث هي دعوى توقفت على دليلها، ومن حيث هي عين الدليل توقف الدليل عليها.

فتكون قد صادرت يعني أنك نازعت ولم تأت إلا بعين المتنازع فيه.

ثم إن هؤلاء لا ينكرون أن الامتنان وأشباهه من المعاني القائمة بالنفس، فهل يقول قائل: إن الامتنان والتحسر أمور ليست نفسية، ولا يخفى أن هذه المقولة غير محققة.

ثم إن هؤلاء اختلفوا على فريقين:

الأول: أنها باقية على خبريتها لفظًا ومعنى تدل على معانيها دلالة حقيقية.



وآخرون يقولون: دلت عليها على سبيل الجاز أو الكناية -كما تقدم-

وعلى أية حال يدفع قول هؤلاء وأولئك بأن المعاني التي خرجت إليها هذه الجمل الخبرية جمل نفسية لا نسبة لمدلولها في الخارج أصلًا، وما لا نسبة لمدلوله في الخارج فهو إنشاء لا خبر؛ لأن الخبر لا بد أن يكون له نسبة خارجية تحتمل الصدق والكذب، كقولنا: محمد قائم؛ لأنه إن كان قائمًا بالفعل فهو صدق وإلا كذب.

إنما إنسان يتحسر فسواء ساق كلامًا يفيد التحسر، أو قال: أتحسر على كذا، فهل هو في نفسه متحسر؟ لا ندري؛ لأنه لا اطلاع لنا على ما في النفوس.

المعاني التي يدل عليها المركب الخبري إذا خرج عن الفائدة ولازم الفائدة إلى غرض آخر فلا تستطيعون أنها معان قائمة بالنفس، فما دامت كذلك فهي إنشاءات، فكونك تقول: إنها باقية على خبريتها مع هذا فهو أشبه بالجمع بين النقيضين.

من محاضرة ۹۸/۳/۳۸ و م بتصرف.

قال الله عَزَّوَجَلَّ: ﴿ سُورَةٌ أَنْزَلْنَاهَا ﴾ [النور:١].

سورة بالرفع يحتمل وجهين من الإعراب:

١ - سورة خبر لمبتدأ محذوف، وأنزلناها وما عطف عليه صفات.

٢ - أن تكون سورة مبتدأ وأن حبر هذا المبتدأ يحتمل أوجهًا ثلاثة:

إحداها: أن تكون سورة مبتدأ والخبر محذوف، وأنزلناها وما عطف عليه صفات.

الثاني: سورة مبتدأ وأنزلناها وما عطف عليه خبر، [وأنزلناها لم تعد هنا صفة].

الثالث: الخبر الزانية والزاني. إلى آخر السورة. قاله ابن عطية رَحِمَهُ اللَّهُ. قال: والمعنى السورة المنزلة المفروضة كذا وكذا، إذ السورة عبارة عن آيات مسرودة لها بدء وختم (١).

<sup>(</sup>۱) ولكنه عقب على ذلك بقوله: "ولكن يلحق هذا القول: أن كون الابتداء هو الخبر ليس بالبين إلا أن نقدر الخبر في السورة بأسرها، وهذا بعيد في القياس" المحرر الوحيز (٢/٨٤)، وانظر: الدر المصون (٣٧٧/٨)، البحر المحيط في التفسير (7/٨).



وقد أورد شيخ الإسلام أبو السعود رَحَمَهُ اللّهُ إعتراضًا آخر على الاحتمال الثاني في الخبر (۱)، فقال: إن حمل تلك الصفات عليها، أي: على السورة، أي: جعل السورة موضوعًا، أي: مبتدأ، وأنزلناها وما عطف عليه محمولًا، أي: خبرًا يوهم بمعونة المقام أن غيرها من السور ليس على تلك الصفات.

فعندما أقول: هذه السورة منزلة مفروضة مشتملة على الآيات البينات، والمقام مقام مدح للسورة يوهم أن غيرها من السور ليس كذلك، يعني أنه ليس منزلًا ولا مفروضًا، وليس فيه آيات بينات، وهذا لا يصلح.

والإجابة عن ذلك من وجهين:

أحدهما: إنما يتصور ذلك لو كان معنا أسلوب من أساليب القصر، سواء القصر الاصطلاحي. الاصطلاحي.

والقصر الاصطلاحي: كأن يقول الله عَرَّقِبَلَ ما أنزلنا إلا هذه السورة، وما فرضنا إلا هذه السورة، وما أنزلنا آيات بينات إلا في هذه السورة.

أو يقول: إنما المنزل والمفروض والمنزل فيه آيات بينات: هذه السورة.

وللقصر الاصطلاحي طرق منها: النفي والاستثناء وتقديم ما حقه التأخير...الخ<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) وينظر ذلك مفصلًا في (تفسير سورة النور)، للأستاذ الدكتور العلامة إبراهيم عبد الرحمن خليفة، كما ينظر تعقيبه على فهم الشهاب الخفاجي لأبي السعود في كلام مطول ومحقق (ص:٣٠-٣٢).

<sup>(</sup>۲) للقصر طُرُق كثيرة، وأشهرها في الاستعمال أربعة: وهي: أولًا: يكون القصر (بالنفي والاستثناء)، نحو: ما شوقي إلا شاعر أو: ما شاعر إلا شوقي. ثانيًا: يكون القصر (بإغًا)، نحو: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ﴾ [فاطر: ۲۸]. وكقوله: إنما يشتري المحامدَ حُرُّ طاب نفسًا لهُنّ بالأثمانِ. ثالثًا: يكون القصر (بالعطف بلا – وبل – ولكن)، نحو: الأرض متحركة لا ثابتة، وكقول الشاعر: (عُمرُ الفتى ذكرُه لا طولُ مدته \*\*\* وموثُهُ حزيه لا يومُهُ الدَّانِي). وكقوله: (ما نال في دُنياهُ وان بُغيةً \*\*\* لكن أحو حزم يَجدّ ويَعمَل). رابعًا: يكون القصر (بتقديم ما حقه التأخير)، نحو: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ [الفاتحة: ٥]، أي: خصك بالعبادة والاستعانة. فالمقصور عليه في النفي والاستثناء هو المذكور بعد أداة الاستثناء، نحو: ﴿وَمَا تَوْفِيقِي إِلَّا بِاللَّهِ﴾ [هود: ٨٨]. جواهر البلاغة (ص: ١٦٨ – ٢٨).



فقول الله عَزَقِجَلَ: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ ﴾ [آل عمران: ١٤٤] قصر اصطلاحي.

وقول الله عَزَّقِجَلَّ: ﴿إِنَّمَا اللَّهُ إِلَهُ وَاحِدُ ﴾ [النساء: ١٧١]، وقولنا: لا إله إلا الله فهو من القصر الاصطلاحي.

أما إذا قلنا: الألوهية الواحدة مقصورة على الله عَزَّوَجَلَّ فهو قصر لغوي.

فالقصر غير الاصطلاحي، أعني: اللغوي يفيد ما أفاده القصر الاصطلاحي، كأن يقال: هذه السورة محصور فيها الإنزال أو مقصور عليها الإنزال والفرضية وإنزال آيات بينات. فهنا لا يوجد أي أسلوب من أساليب القصر الاصطلاحي أو غير الاصطلاحي، فأنا لو قلت: محمد قائم فهل يفهم من كلامي أن غير محمد ليس قائمًا؟ لا يفهم ذلك؛ لأي لم آتي بأي من طرق القصر.

سلمنا جدلًا بأن هذا الإيهام موجود، ولكن من أين يؤخذ أن غير هذه السورة ليس على تلك الصفات؟ هل يؤخذ من المنطوق أم من المفهوم؟

فعندما أقول: في الإبل السائمة زكاة، فإن مفهوم الصفة يفيد أن غير السائمة ليس فيه زكاة.

وعندما أقول: الطالب الجحد سينجح، مفهومه: أن غير المتحقق بالصفة ليس له الحكم.

فعندما أقول: ﴿ سُورَةُ أَنْزَلْنَاهَا وَفَرَضْنَاهَا وَأَنْزَلْنَا فِيهَا آيَاتٍ بَيِّنَاتٍ ﴾ [النور:١]، فالذي يستفاد من منطوقها أنها منزلة ومفروضة ومنزل فيها آيات بينات، والذي يستفاد من المفهوم أن غيرها ليس منزلًا ولا مفروضًا..الخ.

ويتقرر من قاعدة: (المفهوم إذا عارض منطوقًا أقوى منه أخذ بالمنطوق وطرح المفهوم) أنه لا يؤخذ بالمفهوم إلا عندما لا يتعارض مع المنطوق؛ لأن المنطوق أقوى منه.

وقد اختلف العلماء في دلالة المفهوم، هل يؤخذ بالمفهوم أصلًا أو لا يؤخذ؟



فالحنفية -مثلًا- لا يأخذون بالمفهوم، والذي يأخذ منهم بالمفهوم يسميه تسمية أخرى، وغيرهم يأخذ به عندما لا يتعارض مع المنطوق.

فإذا قلتُ لك:

أعط الفقير، فأنت أعطيت الغني مثلًا هل أحاسبك أو لا أحاسبك بالمفهوم؟ فيها خلاف.

وعندما أقول: أعط الرجل الفقير وأعط الرجل الغني، فإن مفهوم أي واحدة من الاثنين يتعارض مع منطوق الآخر، ففي هذه الحالة يجب أن تعطي الاثنين؛ لأنك لو حرمت الغني تكون قد أخذت بمفهوم الفقير وألغيت منطوق الغني.

ولو حرمت الفقير تكون قد أخذت بمفهوم الغني وألغيت منطوق الفقير.

فلا يصلح تعارض المنطوق مع المفهوم، وفي هذه الحالة يلغى المفهوم بالكلية

فعندما يأخذ بالمفهوم فيقول: غير هذه السورة ليس منزلًا ولا مفروضًا..الخ يكون قد ترك المنطوق المصرح بأن القرآن كله منزل، وبأن القرآن كله وحي، وقد قام من القرائن المقالية والحالية ما يدل قطعًا على أن القرآن كله وحي منزل، فإذا أخذت بالمفهوم هنا تكون قد ألغيت المنطوق هناك.

فعندما يقول الله عَرَّهَ عَلَّ: ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِتَابَ ﴾ [الكهف: ١] ، ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ ﴾ [الدحان: ٣] ، ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ ﴾ [الدحان: ٣] ، ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَالنَّبِيِينَ مِنْ أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾ [القدر: ١] ، ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَذَا الْقُرْآنَ ﴾ بَعْدِهِ ﴾ [النساء: ١٦٣] ، ﴿ غُنُ نَقُصُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْقصصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَذَا الْقُرْآنَ ﴾ [يوسف: ٣] ، ﴿ كَذَلِكَ أَرْسَلْنَاكَ فِي أُمَّةٍ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهَا أُمَمُ لِتَتْلُو عَلَيْهِمُ الَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ هُوَ الْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ [الرعد: ٣] ، ﴿ وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ هُوَ الْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ [الطرد: ٣] ، ﴿ وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ هُوَ الْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ [الطرد: ٣] ، ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا ﴾ [الشورى: ٢٥] ، إلى غير ذلك مما يفيد أن القرآن وحي منزل من الله عَرَّفِهَا، وكذلك السنة.

وقوله: (بمعونة المقام) فمن أي مقام يرد هذا الإيهام، والله عَرَّوَجَلَّ يمتنُّ على عباده بشيء له من المدح كذا وكذا، فهل يفيد ذلك أن غيره ليس له تلك المدائح!



ولنفرض أنك فعلت فعلًا جليلًا فمدحتك لهذا الفعل، فهل يتنافى هذا مع كونك عندما تفعل فعلًا جليلًا آخر أن أمدحك بهذا الفعل الجليل الآخر؟

وصحيح أننا قد أجبنا على الإشكالين، ولكن هذا الإعراب يبقى ذا مؤونة ثقيلة، ويحتاج إلى دفع إشكالات متعددة، فيبقى أضعف من سابقة (سورة خبر لمبتدأ محذوف الذي لا إشكال فيه).

أما الاحتمال الأخير أن تقول: هذا اللفظ المجمل تفصيله: آية كذا وآية كذا إلى أن تنتهى السورة، فلا تتم الفائدة إلا مع مجيء آخر كلمة في السورة، وهذا في غاية البعد.

ولو قلتَ: سورة —بالنصب- فستكون فضلة متممة للمسند (مفعول به أو حال مقدم على ضميرها).

إنما لو جعلت سورة مرفوعة تكون قد فخَّمت أمرها؛ لأنك جعلتها أحد ركني الجملة سواء جعلتها مبتدأ أو خبرًا.



قال ابن مالك رَحْمَهُ ٱللَّهُ:

والخبر: الجزء المتم الفائدة كالله بر والأيادي شاهده

وقد تعقب ابنُ عقيل رَحْمَهُ ٱللّهُ المتوفى [٢٦٩هـ] ابنَ مالك بأن التعريف يجب أن يكون جامعًا مانعًا، أي: جامعًا وشاملًا لكل أفراد المعرّف، ومانعًا من أن يدخل أي فرد غريب وخارج عن أفراد المعرّف في التعريف مبينًا أن التعريف بالأعم لا يكون مانعًا، كتعريف الإنسان بأنّه: حيوان يمشي على رجلين، فإن عددًا كبيرًا من الحيوانات يمشي على رجلين.



وأما التعريف بالأخص فلا يكون جامعًا، كتعريف الإنسان بأنه حيوان يقرأ ويكتب، فإنه غير جامع لجميع أفراد المعرَّف، وهو الإنسان؛ إذ من الإنسان ما لا يقرأ ولا يكتب، ولم يشمله التعريف.

قال ابن عقيل رَحِمَهُ ٱللَّهُ:

عرف المصنف الخبر بأنه: (الجزء المكمل للفائدة)، ويرد عليه: الفاعل، نحو: قام زيد؛ فإنه يصدق على زيد أنه الجزء المتم للفائدة.

وقيل في تعريفه: إنه الجزء المنتظم منه مع المبتدأ جملة. ولا يرد الفاعل على هذا التعريف؛ لأنه لا ينتظم منه مع المبتدأ جملة، بل ينتظم منه مع الفعل جملة.

وخلاصة هذا: أنه عرَّف الخبر بما يوجد فيه وفي غيره، والتعريف ينبغي أن يكون مختصًا بالمعرف دون غيره" انتهي <sup>(١)</sup>.

وإنما يرد هذا إن كان هو قصد ابن مالك رَحَمَدُٱللَّهُ، ولكن المرادي رَحَمَدُٱللَّهُ المتوفى سنة [٩٤٧ه] قد تعقب ابنَ عقيل فقال: "ليس مراده بالجزء: جزء الكلام مطلقًا فيلزمه ما ذكرت، وإنما المراد: جزء الجملة الاسمية.

ويدل على ذلك أمران:

أحدهما: أن الباب موضوع لها.

والثانى: تمثيله بقوله:

كالله بر والأيادي شاهده.

فلم يدخل تحت كلامه: الفعل والفاعل، ولا الحرف أيضًا؛ لأنه لا يكون أحد جزءى الجملة الاسمية.

فإن قلت: إخراج المبتدأ بقوله: (المتم الفائدة) غير واضح؛ لأن المبتدأ أيضا يتم الفائدة، فإن الفائدة بمما حصلت.

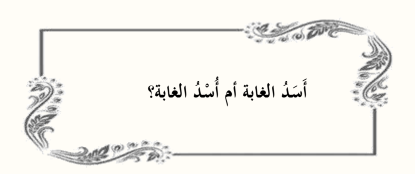
قلت: الخبر هو ثاني الجزءين، ولا إشكال في أن ثانيهما هو الذي به تتم الفائدة.

<sup>(</sup>١) شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك (١/١٠ - ٢٠٢).



وأيضًا: فإن الخبر هو المستفاد من الجملة؛ ولذلك كان أصله: أن يكون نكرة، ولهذا قال أبو موسى رَحمَهُ اللهُ (١): المبتدأ معتمد البيان، والخبر معتمد الفائدة "(٢).





أيهما أبلغ أَسَدُ الغابة -بالإفراد- أم أُسْدُ الغابة -بالجمع-؟

لا يخفى أن أُسد -بالإفراد- أبلغ؛ لأن التشبيه إنما يقع على الكتاب، فكأنه
يقول: كتابي هو الملك، والكتب الأخرى بالنسبة له كالحيوانات الأخرى بالنسبة للأسد.

من محاضرة ١٩٩٨/٣/١٤ إبراهيم خليفة

<sup>(</sup>۱) انظر ذلك في: المقدمة الجزولية في النحو، للإمام أبي موسى عيسى بن يللبخت الجزولي المراكشي المتوفى سنة [۲۰هم] (ص:٣٨)، ط: دار الكتب العلمية، بيروت. وانظر: شرح التسهيل، لابن مالك (٢/٥)، وانظر الفرق بين البيان والفائدة في (معجم الفروق اللغوية)، لأبي هلال العسكري (ص:٦٢)، ط: دار العلم والثقافة، القاهرة.

<sup>(</sup>٢) توضيح المقاصد والمسالك بشرح ألفية ابن مالك، لأبي محمد بدر الدين حسن بن قاسم المرادي المصري المالكي (٤٧٤/١).





المناط: هو العلة التي نيط -أي: علق- بها الحكم.

وتنقيحه: أن تحذف من أوصاف الشيء ما لا دخل له في علية الحكم بحيث يستبين ويتعين الوصف الذي هو علة الحكم.

كأن تقول مثلًا: لا يصلح أن يكون أن تكون على تنصيف الجلد على الأمة الزانية: كونها أنثى، وإلا وجب التنصيف على كل متصف بالأنوثة،..وهكذا.

حتى يتعين كون وصف الرق هو العلة، فحينئذ تقول: العبد مثلها في ذلك الوصف، فيجب له ما وجب لها من الحكم.

من محاضرة..أ.د إبراهيم حليفة

وقد قالوا: أن يبين المستدل إلغاء الفارق بين الأصل والفرع وعدم تأثيره في الحكم؛ ليتعين المشترك للعلية (١).

<sup>(</sup>۱) انظر: الموجز في أصول الفقه، عبد الجليل القرنشاوي، محمد فرج سليم، محمد شوكت العدوي، الحسيني يوسف الشيخ (ص:٢٤٧-٢٥)، مطبعة الإخوة الأشقاء، ط١، القاهرة [١٩٦٥هـ، ١٩٦٥م]، نحاية السول شرح منهاج الوصول (ص:٣٣٥).





اللغة العربية لها منطق يحكمها هو منطق الحياة والحركة، وأساليب دقيقة تتنوع على حسب المقصود؛ لتدلل عليه، فالفاعل -مثلًا- يجب أن يكون مرفوعًا، وهذا منطق الحضارة الإنسانية، فالأمة التي تصنع مقومات حياتها، كالدواء وتصنع سيارتها وطيارتها...، والذي يترقب حتى يقع عليه الفعل فهو مفعول به منصوب. والنصب له معنيان: عدم الحركة؛ ولذلك يقال: النصب التذكاري، وهو ما رفع من حجارة أو تماثيل تخليدًا للذكرى، أو العبادة، قال الله عَرَّفِجَلَّ: ﴿إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ الله الله عَرَقِجَلَّ: والنُّصُبُ: بضم الصاد وسكونها: حجر كانوا ينصبونه في الجاهلية، ويتخذونه صنمًا فيعبدونه، والجمع: أنصاب.

وقيل: هو حجر كانوا ينصبونه، ويذبحون عليه فيحمر بالدم.

والنَّصَبُ: التعب والإعياء. قال الله عَزَّفِكِلَ: ﴿فَإِذَا فَرَغْتَ فَانْصَبْ ﴾ [الشرح:٧]. فهذا شأن النصب.

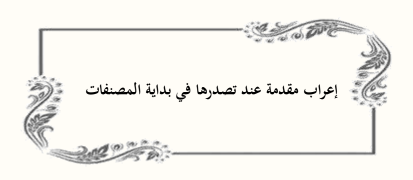
والمبتدأ إذا تقدم يجب أن يكون معرفة؛ لأن المبتدأ يقتضي خبرًا، وكل خبر هو حكم، ولا حكم على نكرة، فلا تحكم على النكرات وما لا تعرفه.

وتقول: جاء طفل يضحك، فجملة يضحك: نعت؛ لأن (طفل) نكرة، ولو قلت: جاء الطفل يضحك تصبح جملة: يضحك حالًا؛ لأن إذا التقيت بشخص تعرفه إنما تسأل عن حاله، ولكن إذا أردت أن تتعامل مع شخص لا تعرفه في نحو: تجارة، أو زواج..الخ فإنما تسأل عن صفاته من نحو كونه: ثقة وصالحًا..الخ.



ولذلك قولوا: الجمل بعد النكرات صفات وبعد المعارف أحوال.

وفي قولنا: أنا أكتبُ الفعل هنا يرفع؛ لأنه يُنجز، وعندما أقول: أنا لم أكتب، فإنني أسكن الفعل؛ لأنني لم أفعل الكتابة، فالساكن: من السكون، وهو القرار وعدم الحركة...إلى غير ذلك.



في إعراب مقدمة عند تصدرها في بداية المصنفات والأبحاث أربعة أوجه:

١ - خبر مبتدأ محذوف: التقدير: هذه مقدمة.

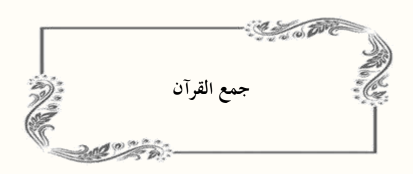
٢ - مبتدأ والخبر محذوف: التقدير: مقدمة أذكرها لكم، وقد بدأ بالنكرة، للتنوين
 الذي يدل على التنويع، كقولك: مقدمة لعلم المعاني، مقدمة لعلم البيان... الخ

٣ - مفعول به لفعل محذوف: التقدير: أذكر مقدمة.

٤ - الرابع، وهو ضعيف أنها منصوبة على نزع الخافض؛ لأن النصب على نزع الخافض سماعى، وليس قياسيًّا.

من محاضرة أ.د محمد سالم أبو عاصي





القرآن الكريم جمع على مراحل.

بعض الناس يظن أن جمع أبي بكر وعمر رَضِيَالِيَهُ عَنْهُمَا هو أول جمع للقرآن.

أول من جمع القرآن الكريم هو الله عَزَوَجَلَّ كما قال: ﴿إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ ﴾ [القيامة:١٧].

فالذي جمع القرآن الله سُبْحَانَهُوَتَعَالَى، كانت تنزل الآيات مفرقة فتوضع في أماكنها، وتحفظ في الصدور، وتكتب في الصدور.

وقبل وفاة رسول الله صَالَقَهُ عَلَيْهِ وَسَالَةَ نزل جبريل عَلَيْهِ السَّلَامُ وجمع القرآن، وقرأه مع النبي صَالَقَةُ عَلَيْهِ وَسَالَةً مَا السنوات الأخيرة من حياة الرسول صَالَقَةُ عَلَيْهِ وَسَالَةً.

فأول جمع هو جمع إلهي معصوم.

أ.د محمد عمارة



## الفرق علم النحو وعلم البلاغة

علم النحو أصل في فهم المعنى، وعلم البلاغة أصل في مطابقة اللفظ للمعنى.

### الدليل إذا تطرق إليه الاحتمال سقط به الاستدلال

هذا في الاحتمالات المتكافئة التي لا معين لأحدها.

### أنواع النسبة

١ – النسبة الكلامية: تعلق أحد الطرفين بالآخر في اللفظ، كقولنا: محمد عالم، فقد تعلق لفظ: (محمد) بالعالم في الكلام.

٢ - النسبة الذهنية: تعلق أحد الطرفين بالآخر بالذهن.

فعندنا نسبة ذهنية قائمة بالذهن أو العقل، وهي إسناد العلم إلى محمد.

ولذلك يقولون: الفكر يسبق اللغة. يعنى: أنت تفكر ثم تتكلم، لا العكس.

٣ - النسبة الخارجية: هذه النسبة الكلامية هل طابقت ما في الخارج؟

فإن طابق ما في الخارج كان صدقا، وأن لم يطابق كان كذبًا.

والنسبة في علم البلاغة إذا كانت نسبة فعل إلى فاعل، أو مبتدأ إلى خبر فهي (النسبة الإستادية)، لكن لو كانت فعل إلى مفعول فهي (النسبة الإيقاعية).

قال العلامة السعد رَحَمُهُ اللَّهُ في (مختصر المعاني): "وينبغى أن يعلم أن الجاز العقلي يجرى في النسبة الغير الإسنادية أيضًا من الإيقاعية نحو: أعجبني إنبات الربيع البقل،



وجري الأنهار، قال الله عَرَّفِجَلَّ: ﴿وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا﴾ [النساء: ٣٥]، و﴿مَكْرُ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ﴾ [سبأ: ٣٦]، ونومت الليل، وأجريت النهر. قال الله عَرَّفِجَلَّ: ﴿وَلَا تُطِيعُوا أَمْرَ النَّهُمْرِفِينَ﴾ [الشعراء: ١٥١] "(١).

فالجاز العقلى كما يأتي في النسبة الإسنادية يأتي في النسبة الإيقاعية.

### الاستئناف البياني والاستئناف النحوي

الاستئناف في عمومه ابتداء جملةٍ في أثناء الكلام منفصلةٍ إعرابًا عمَّا قبلها، فإن اتصلت معنى بما قبلها بتقدير جوابٍ لسؤال مقدر كانت استئنافًا بيانيًّا، وإن انفصلت عمَّا قبلها معنى وإعرابًا كانت استئنافًا نحويًّا، مع التنبيه على أن الاستئناف البياني أقرب إلى مباحث البلاغيين في علم المعاني.

مجمع اللغة العربية ، الفتوى [١٠٣٦].

في

ومن معانيها: الظرفية.

وهي لغة: الوعاء.

واصطلاحًا: ما ذكره في (الخلاصة) بقوله: الظرف: وقت أو مكان ضمنًا في نحو قولك: صمت يومًا؛ فإنه ظرف مضمن معنى: (في)، أي: صمت في يوم كذا.

والظرفية إما حقيقية أو مجازية.

<sup>(</sup>۱) مختصر المعاني (مختصر لشرح تلخيص المفتاح) (ص: ۳۹). انظر: حاشية الدسوقي على مختصر المعاني (۱) مختصر المعاني (طنقر: حلية اللب المصون بشرح الجوهر المكنون (ص: ۱۹۵)، دار الكتب العلمية، و(ص: ۱۹۵) من طبعة مصطفى البابي الحلبي، القاهرة، وانظر: حاشية القونوي على تفسير الإمام البيضاوي (۷۰/۲).



فالحقيقية: أن يكون للظرف احتواء، وللمظروف تحيز، كقولك: الماء في الكوز. فإن انتفى الشرطان أو أحدهما فهي مجازية.

فمثال انتفاء الشرطين: الخير في العلم؛ فهي ظرفية مجازية.

ومثال انتفاء أحدهما، وهو إذا كان للظرف احتواء وليس للمظروف تحيز قولك: العلم في الصدور.

ومثال ما إذا كان للمظروف تحيز وليس للظرف احتواء قولك: زيد في البرية.

وتأتي للسببية كقوله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: ((دخلت امراة النار في هرة -أي: بسبب هرة-..)) الحديث.

شرح متن الآجرومية، للشيخ عبد الله ابن الفاضل الشيخ العشماوي (ص:٢٨-٢٩)، وانظر: الكليات، لأبي البقاء الكفوي (ص:٩١).

## اسم جنس الجمعي واسم جنس الإفرادي

اسم الجنس على نوعين: أحدهما يقال له: (اسم جنس جمعي)، والثاني يقال له: (اسم جنس الجنس الجنس الجنس الجمعي) فهو ما يدل على أكثر من اثنين. ويفرق بينه وبين واحده بالتاء، والتاء غالبًا تكون في المفرد، كبقرة وبقر، وشجرة وشجر، ومنه: كلم وكلمة.

وربما كانت زيادة التاء في الدال على الجمع مثل: كمء للواحد وكمأة للكثير، وهو نادر.

وقد يكون الفرق بين الواحد والكثير بالياء، كزنج وزنجي، وروم ورومي.

فأما (اسم الجنس الافرادي) فهو ما يصدق على الكثير والقليل واللفظ واحد، كماء وذهب وحل وزيت.



فإن قلت: فإني أجد كثيرًا من جموع التكسير يفرق بينها وبين مفردها بالتاء، كما يفرق بينها وبين مفردها بالتاء، كما يفرق بين اسم الجنس الجمعي وواحده، نحو: قرى وواحده: قرية، ومدى وواحده: مدية، فبماذا أفرق بين اسم الجنس الجمعي وما كان على هذا الوجه من الجموع؟

فالجواب على ذلك أن تعلم أن بين النوعين اختلافًا من وجهين:

الوجه الاول: أن الجمع لا بد أن يكون على زنة معينة من زنات الجموع المحفوظة المعروفة، فأما اسم الجنس الجمعي فلا يلزم فيه ذلك، أفلا ترى أن بقرًا وشجرًا وثمرًا لا يوافق زنة من زنات الجمع!

والوجه الثاني: أن الاستعمال العربي حرى على أن الضمير وما أشبهه يرجع إلى اسم الجنس الجمعي مذكرًا كقول الله عَنَّهَ عَلَيْنَا ﴿إِنَّ الْبَقَرَ تَشَابَهَ عَلَيْنَا ﴾ [البقرة: ٧٠]، وقوله حل شأنه: ﴿إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيّبُ ﴾ [فاطر: ١٠].

فأما الجمع فإن الاستعمال العربي جرى على أن يعود الضمير إليه مؤنتًا، كما تجد في قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ: ﴿ لَهُمْ غُرَفٌ مِنْ فَوْقِهَا غُرَفٌ مَبْنِيَّةٌ ﴾ [الزمر: ٢٠]، وقوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَاللَّهُمْ عُرَفًا عُرَفُ مَبْنِيَّةٌ ﴾ [الزمر: ٢٠]، وقوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَاللَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَنُبَوِّئَنَّهُمْ مِنَ الْجُنَّةِ غُرَفًا تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ ﴾ [العنكبوت: ٥٨].

منحة الجليل، محمد محيي الدين عبد الحميد (١/٥١-١٦).

# الفرق بين الجنس واسم الجنس

قال الجرجاني رَحَمَهُ ٱللَّهُ: اسم الجنس: ما وضع لأن يقع على شيء، وعلى ما أشبهه، كالرجل؛ فإنه موضوع لكل فرد خارجي على سبيل البدل من غير اعتبار تعينه.



والفرق بين الجنس واسم الجنس: أن الجنس يطلق على القليل والكثير، كالماء؛ فإنه يطلق على القطرة والبحر، واسم الجنس لا يطلق على الكثير، بل يطلق على واحد على سبيل البدل؛ كرجل، فعلى هذا كان كل جنس اسم جنس، بخلاف العكس.

التعريفات، للجرجاني (ص:٥).

# الفرق قرينة المشترك وقرينة المجاز

قرينة المشترك مُعيّنة للمراد، وقرينة الجاز مانعة من إرادة المعنى الحقيقي.

والاشتراك عكس الترادف، فالاشتراك: لفظ واحد يدل على معاني مختلفة، والترادف: ألفاظ متعددة على معنى واحد.

المشترك قسمان: لفظي ومعنوي. فاللفظي: لا توجد علاقة بين أفراده، مثل العين: للباصرة، وللحارية، وللحاسوس، فلا علاقة بين هذه المعاني.

والمشترك المعنوي: توجد علاقة بين أفراده في أصل المعنى دون فرعه مثل القلم فحميع الأقلام مشتركة في أصل المعنى ومختلفة في بعض القيود.





# فِهْشِ الموضوعات

| يْقَ بْنَا                                                                         | م<br>مُقِث |
|------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| ب اختيار الموضوع                                                                   |            |
| <b>للب الأوَّل:</b> مادَّة النِّداء في القرآن الكريم، وبيان اللُّغات والاشتقاق١٣٠. |            |
| : مادَّة النِّداء في القرآن الكريم                                                 |            |
| : أوجه النِّداء في القرآن الكريم                                                   |            |
| : بيان اللُّغات في لفظ النِّداء، وما يتعلَّق بالاشتقاق                             |            |
| للب الثَّانيم: تعريف النِّداء لغة واصطلاحًا١٩                                      | المد       |
| النِّداء لغة                                                                       |            |
| : النداء اصطلاحًا                                                                  | ثانيًا:    |
| : توضيح معنى النِّداء من خلال تفسير الآيات٢١                                       |            |
| : بیان من الَّذي ینادَی؟                                                           | رابعًا:    |
| سًا: حذف أداة النّداء                                                              | خامہ       |
| سًا: حذفُ المنادَى                                                                 |            |
| الب الثالث: أقسام النِّداء في القرآن الكريم في الجملة وبيان ما يصحب                | المد       |
| ٣١ع                                                                                |            |
| أقسام النِّداء في القرآن الكريم                                                    |            |
| : بيان ما يصحب النِّداء                                                            |            |
| للب الرابع: بيان أدوات النِّداء                                                    | المد       |
| التَّعريف بأدوات النِّداء                                                          | أولًا:     |
| : تصرُّف البليغ في استعمال أدوات النِّداء                                          | ثانيًا:    |
| الب الخامس: أداة النّداء المستخدمة في القرآن الكريم ٣٩                             |            |



| النداء (یا) دون غیره۷۰ | لمطلب السادس: بيان الحكمة من استخدام حرف                  |
|------------------------|-----------------------------------------------------------|
| سم۲۱                   | ا <b>لمطلب السابع:</b> دخول حرف النداء: (يا) على الأه     |
| ٦٥                     | <b>لمطلب الثامن:</b> بيان معنى: (أي) والحكمة من ذكر       |
| (أل)(أل                | امطلب التاسع: حكمة التّنبيه بـ (ها)، ونداء ما فيه         |
| ٧١                     | وَّلا: حكمة التَّنبيه بـ (ها)                             |
| ٧٣                     | ئانيًا: نداء ما فيه (أل)                                  |
| ٧٩                     | <b>لمطلب العاشر:</b> النِّداء القرآني العامُّ إلى المخلوق |
| ۸٠                     | ُولًا: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ﴾                            |
| ۸٠                     | ١ – بيان المعنى١                                          |
| ۸۹                     | ٢ – ما يستفاد مما ولي المنادَى                            |
| 9                      | لَانيًا: ﴿يَا بَنِي إِسْرائيلَ﴾                           |
|                        | لَالثًا: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا﴾                 |
|                        | اِبعًا: ﴿يَا أُولِي الأَلْبَابِ﴾                          |
|                        | حامسًا: ﴿يَا أَهْلَ الْكِتَابِ﴾                           |
|                        | ١ – بيان المعنى١                                          |
|                        | ۲ – ما يستفاد مما ولي المنادَى                            |
|                        | سادسًا: ﴿يَا أَيُّهَا الذينَ أُوتُوا الْكِتَابَ﴾          |
|                        | ١ – بيان المعنى                                           |
|                        | ۲ – ما يستفاد مما ولي المنادَى٠٠٠                         |
|                        | سابعًا: ﴿يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ ﴾                          |
|                        | ١ – بيان المعنى                                           |
| ٩٨                     | ٢ – ما يستفاد ممَّا ولي المنادَى                          |





|   | تاسعًا: ﴿يَا بَنِي آدَمَ﴾                                  |
|---|------------------------------------------------------------|
|   | ١ - ما يستفاد من النِّداء بمذه الصِّيغة، ومما ولي المنادَى |
|   | ٢ – النَّتائج                                              |
|   | عاشرًا: ﴿ يَا قَوْمٍ﴾                                      |
|   | الحادي عشر: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمَلاُّ﴾                      |
|   | الثاني عشر: ﴿يَا عِبَادِ﴾، ﴿يَا عِبَادِيَ﴾                 |
| J | ١ - ﴿يَا عِبَادِيَ﴾                                        |
| 1 | ۲ – ﴿يَا عِبَادِ﴾                                          |
|   | الثالث عشر: ﴿يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ﴾                       |
|   | ١ – بيان المعنى                                            |
| 9 | ۲ — التَّرجيح                                              |
|   | ٣ – ما يستفاد مما ولي المنادَى٣                            |
|   | ٤ - إجمال النَّتائج المستفادة                              |
|   | الرابع عشر: ﴿يَا أَهْلَ يَثْرِبَ﴾                          |
|   | الخامس عشر: ﴿يَا ذِسَاءَ النَّبِيِّ﴾                       |
|   | ١ - بيان المعنى                                            |
|   | ٢ - إجمال النَّتائج المستفادة                              |
|   | السادس عشر: ﴿يَا قَوْمَنَا﴾                                |
|   | السابع عشر: ﴿يَا أُولِي الأَبْصَار ﴾                       |
|   | ١ - بيان المعنى                                            |
|   | ٢ – الاستدلال بالآية على القياس                            |
|   |                                                            |

٣ - إجمال النَّتائج المستفادة....



| لتاسع عشر: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ كَفَرُوا﴾                                |
|-----------------------------------------------------------------------------|
| ١٣١١                                                                        |
| ١٣٢٠ النتائج                                                                |
| لعشرون: ﴿يَا أَيُّهَا الْإِنْسَانُ﴾                                         |
| ١٣٢١                                                                        |
| ١ – إجمال ما يستفاد مما ولي المنادَى                                        |
| لحادي والعشرون: ﴿ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ﴾                               |
| ١٣٤١٣٤                                                                      |
| ١٣٦ الجمال ما يستفاد مما ولي المنادَى                                       |
| لمطلب الحادي عشر: النداء من حيث العموم والخصوص١٣٧                           |
| ولًا: نداء الجنس:                                                           |
| انيًا: نداء النوعا                                                          |
| الثَّا: نداء الاثنين                                                        |
| إبعًا: نداء العين                                                           |
| حامسًا: إجمال تقسيم النداءات من حيث العموم والخصوص١٤٥                       |
| لمطلب الثاني عشر: نداء الأعلام                                              |
| ولًا: توطئة للتَّعريف بالعلم في الخطاب القرآني١٤٨                           |
| انيًا: نداء الأنبياء عَلَيْهِمُ السَّكَمُ في القرآن الكريم                  |
| الثَّا: مقاصد النداء بصيغة: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِّيُّ ﴾                     |
| ابعًا: ما ولي نداء النَّبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في القرآن        |
| حامسًا: إجمال ما يستفاد من المعاني التي تضمَّنتها آياتُ النِّداء للنَّبي١٥٧ |

سادسًا: إجمال ما يستفاد من نداء الرسل عَلَيْهِمْ السَّلَامُ .....

سابعًا: نداء من اختلف في نبوته (لقمان - مريم) عَلَيْهِمَاٱلسَّلَامُ.....١٥٩





ثامنًا: نداء (مالك) عَلَيْهِمْ السَّلَامُ من الملائكة .....

| ۱٦٧ | تاسعًا: نداء بقية الأعلام                                  |
|-----|------------------------------------------------------------|
| ۱٦٧ | ١ – نداء إبليس                                             |
|     | ٢ – نداء فرعون                                             |
|     | ٣ – نداء هامان                                             |
|     | ٤ – نداء السَّامري                                         |
|     | عاشرًا: نداء المخلوقات الأخرى غير الجمادات (نداء النملة)   |
|     | ١ – بيان المعنى                                            |
|     | ٢ – فوائد تتعلَّق بالآية                                   |
|     | ٣ – إجمال ما يستفاد                                        |
|     | الحادي عشر: نداء الجمادات                                  |
|     | ١ - نداء الأرض والسَّماء                                   |
|     | ٢ – نداء النَّار                                           |
| ١٨٧ | ٣ – نداء الجبال                                            |
|     | ٤ – النَّتائج المستفادة                                    |
|     | <b>المطلب الثالث عشو:</b> المنادى المبني                   |
|     | أولًا: المنادي المفرد المعرفةأولًا: المنادي المفرد المعرفة |
|     | ثانيًا: النكرة المقصودة                                    |
|     | ثالثًا: المنادى الموصوف بابن                               |
|     | رابعًا: المنادي بلفظ (أَي) و (أبه).                        |

المطلب الرابع عشر: المنادى المعرب (نداء المضاف).....

أُولًا: ﴿يَا بَغِي إِسْراعيلَ﴾...............

ثانيًا: ﴿ يَا قَوْمٍ ﴾....

217



| اسا. ﴿ يَا بَعِي ﴾                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------|
| ' – مواضع ورود هذه الصيغة                                                |
| ٧ - اللغة.                                                               |
| إبعًا: ﴿ يَا أُولِي الأَلْبَابِ ﴾                                        |
| عامسًا: ﴿قُلِ اللَّهُمَّ ﴾                                               |
| ٠ - ورود هذه الصيغة                                                      |
| ٧ – إجمال ما يستفاد مما ولي المنادَى                                     |
| مادسًا: ﴿يَا أَهْلَ الْكِتَابِ﴾                                          |
| ىمابعًا: ﴿يَا وَيْلَتَى﴾                                                 |
| لوضع الأوَّل: ﴿يَا وَيْلَتَى أَعَجَزْتُ﴾                                 |
| ٠ – بيان ما ولي المنادَى                                                 |
| ٧ – بيان العاقبة                                                         |
| - طبيعة الإنسان فيها نوازعُ الخيرِ والشَّر                               |
| ؛ - الزَّمان والمكان والأشخاص                                            |
| ٥ – قياس الشَّبه                                                         |
| ٠ – الاعتبار بقصص السَّابقين                                             |
| لوضع الثَّاني: ﴿قَالَتْ يَا وَيْلَتَى أَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزُ﴾          |
| ٠ – ما يستفاد مما ولي المنادَى                                           |
| ١ – المراد من قولها: ﴿يَا وَيْلَتَى﴾                                     |
| ١ – التَّعقيب على قول أبي حيَّان والقاسمي رَحِمَهَاأللَّهُ٢١٣            |
| ؟ - دروسٌ للمخاطَبين                                                     |
| لوضع الثَّالث: ﴿يَا وَيْلَتَى لَيْتَنِي لَمْ أَتَّخِذْ فُلانًا خَلِيلًا﴾ |
|                                                                          |

779



٣ - ندم الكافر وحسرته يوم القيامة.....٣

| ٤ - الأخوَّة والصَّداقة                     |
|---------------------------------------------|
| ثامنًا: ﴿يَا مَعْشَرَ الْحِنِّ﴾             |
| تاسعًا: ﴿يَا مَعْشَرَ الْحِنِّ وَالْإِنْسِ﴾ |
| عاشرًا: ﴿يَا بَنِي آدَمَ﴾.                  |
| الحادي عشر: ﴿يَا بُنَيَّ﴾                   |
| ١ - مواضع ورود هذه الصِّيغة                 |
| ٢ - القراءات                                |
| ٣ - ما يستفاد من النِّداءات بهذه الصِّيغة   |
| الثاني عشر: ﴿يَا أَبَتِ﴾                    |
| ١ - مواضع ورود هذه الصِّيغة                 |
| ٢ - القراءات                                |
| ٣ – إجمال الإعراب                           |
| الثالث عشر: ﴿يَا أَبَانَا﴾                  |
| ١ – ورود هذه الصِّيغة                       |
| ٢ - ما يستفاد من النِّداء بهذه الصِّيغة٢    |
| الرابع عشر: ﴿ يَا صَاحِبِي السِّجْنِ ﴾      |
| ١ – ورود هذه الصِّيغة                       |
| ٢ - سبب المناداة هنا بعنوان الصُّحبة        |
| ٣ - سبب التَّعيين٣                          |
| ٤ – حقيقة الصَّاحب                          |
| ه – الدُّروس المستفادة                      |

الخامس عشر: ﴿ يَا أَسَفَى عَلَى يُوسُفَ ﴾ . . . . . . . ٢٣٤

٣٧.



۲ – بيان المعنى..... ۲۳٤

٣ – تجنيس التَّصريف.....٣

|    | 777                                    | ٤ – إجمال ما يستفاد                |
|----|----------------------------------------|------------------------------------|
|    | 779                                    |                                    |
| 60 | 779                                    |                                    |
|    | 7٣9                                    | ٢ - الوحي إلى ذي القرنين           |
|    | ۲٤٠                                    |                                    |
| j  | ي رَحِمَا مُاللَّهُ                    | ٤ - التعقيب على ما ذكره البقاع     |
|    | 7 £ 7                                  | ه – إجمال ما يستفاد                |
|    | 7 £ 7                                  | السابع عشر: ﴿يَا أُخْتَ هَارُونَ﴾. |
|    | ۲٤٦                                    |                                    |
| 00 | ۲ ٤ ٧                                  | ٢ - العرض والتَّحليل               |
|    | ۲ ٤ ٨                                  | ۳ – إجمال ما يستفاد                |
|    | 701                                    | الثامن عشر: ﴿يَا ابْنَ أُمَّ﴾      |
|    | 701                                    |                                    |
|    | لى الأب مع أنَّهما لأبٍ وأمِّ واحدة٢٥١ | ٢ - سبب العدول عن الإضافة إ        |
|    | 707                                    |                                    |
|    | 707                                    |                                    |
|    | Υοξ                                    |                                    |

العشرون: ﴿يَا عِبَادِيَ﴾....

١ - مواضع ورود هذه الصِّيغة....

۲ – معنی (الویل)....

٣ - موقعه من الإعراب.....٣

٤ – إجمال ما يستفاد.....٤



الحادي والعشرون: ﴿يَا أَهْلَ يَثْرِبَ﴾....



المحور الثالث: استخدام أداة الخطاب ظاهرة أو مقدَّرة......٢٩١

أ. ما كانت فيه أداة النِّداء ظاهرة.....

ب. ما كانت فيه أداة النِّداء مقدَّرة.....



| 797 | ثالثًا: الأهداف والمقاصد                                     |
|-----|--------------------------------------------------------------|
|     | <b>المطلب الثامن عشر:</b> نداء التَّحنن والاستعطاف والتَّحبب |
| ٣٠٣ | <b>المطلب التاسع عشر:</b> بيان ما ولي المنادَى               |
| ٣٠٣ | توطئة                                                        |
|     | أولًا: فعل الأمرأولًا: فعل الأمر                             |
| ٣٠٦ | ثانيًا: مضارع مجزوم بلام الأمر                               |
| ٣٠٦ | ثالثًا: مضارع مجزوم بلا النَّاهية                            |
|     | رابعًا: (لا) النَّافية                                       |
|     | خامسًا: (ما) النَّافية                                       |
|     | سادسًا: اسم الفعل                                            |
|     | سابعًا: الاستفهام بـ (هل)                                    |
|     | ثامنًا: الاستفهام بالهمزة                                    |
|     | تاسعًا: الاستفهام بـ: (ألم)                                  |
|     | عاشرًا: الاستفهام بـ: (أليس)                                 |
|     | الحادي عشر: الأستفهام بـ: (ما)                               |
|     | الثاني عشر: (مَن) الاستفهامية                                |
|     | "<br>الثالث عشر: (أنَّى) الاستفهاميَّة                       |
| ٣١٠ | الرابع عشر: الاستفهام بـ: (لِم)                              |
|     | الخامس عشر: الفعل الماضي المثبت                              |
|     | ۱ – فعل ماض مثبت غير مقرون بقد                               |
|     | ۲ – ماض مقترن بقد۲                                           |
|     | ٣ – ماض مقترن بـ (لقد)٣                                      |
|     | ٤ – (لس) – ٤                                                 |



| ´ – ماض منفي بما ۲۱۲                                 |
|------------------------------------------------------|
| لسادس عشر: مضارع منفي بـ (لن)                        |
| ١ – ما أتى عقب المنادَى من غير فاصل                  |
| ٢ – ما أتى النَّفي فيه بعد فاصل مؤكِّدٍ للنَّفي      |
| لسابع عشر: مضارعٌ منفيٌّ بـ (لا)                     |
| لثامن عشر: مضارع منفي به (ما)                        |
| لتاسع عشر: بعده (إِمَّا) العاطفة                     |
| لعشرون: بعده (أمَّا) التَّفصيليَّة                   |
| لحادي والعشرون: بعده (إمَّا) الشَّرطيَّة             |
| لثاني والعشرون: بعده (إن) الشَّرطيَّة                |
| لثالث والعشرون: بعده (مَن) الشَّرطية                 |
| لرابع والعشرون: الجملة الاسميَّة مؤكَّدة بـ (إن)     |
| لخامس والعشرون: الجملة الاسميَّة من غير مؤكِّد       |
| لسادس والعشرون: لا النَّافية للجنس                   |
| لسابع والعشرون: بعده (إذا)                           |
| لمطلب العشرون: خروج صيغة النّداء عن معناها الأصلي٣١٧ |
| ١ – تنزيلُ البعيدِ منزلةَ القريب                     |
| . إظهارُ الحرص في وقوعه على إقبال المدعوِّ           |
| ب. كون الخطاب المتلوِّ معتنيَّ به                    |
|                                                      |

ج. قصد تعظیم شأن المدعقِ ....

د. قصد انحطاطه.....

٢ - خروج ألفاظ النِّداء عن معناها الأصليِّ إلى معانٍ أخرى....٢



|                              | أ. التَّحسر والتَّوجعأ                          |
|------------------------------|-------------------------------------------------|
|                              |                                                 |
|                              | ب. الاختصاص                                     |
|                              | ج. التَّعجب                                     |
|                              | د. التَّمني                                     |
| <b>~~1</b>                   | هـ. التّنبيه                                    |
| ة من النِّداء                | خاتمة في بيان الأهداف والمقاصد العامة           |
|                              | ******                                          |
| <b>٣ 9 9 9 9 9 9 9 9 9 9</b> | متفرقات يحتاجما طالب العلم                      |
| ٣٣٠                          | الفرق بين الإضافة البيانية والإضافة التي للبيان |
|                              | هل في القرآن الكريم فاضل ومفضول؟                |
|                              | أسامي السورأ                                    |
|                              | حالات (أو)                                      |
|                              | المناسبةا                                       |
| ٣٣٩                          | ترتيب النزول                                    |
| <b>Υ٤</b>                    | بين المبتدأ والخبر                              |
| To7                          | تعریف الخبر                                     |
| Ψοξ                          | أَسَدُ الغابة أم أُسْدُ الغابة؟                 |
| <b>700</b>                   | تنقيح المناط                                    |
| ٣٥٦                          | منطق اللغة العربية                              |
| <b>Υογ</b>                   | إعراب مقدمة عند تصدرها في بداية المصنفات        |
| <b>то</b> Л                  | جمع القرآن                                      |
| ٣٥٩                          | الفرق علم النحو وعلم البلاغة                    |
| <b>709</b>                   | الدليل إذا تطرق إليه الاحتمال سقط به الاستدلال  |





| ٣٥٩   | أنواع النسبةأنواع النسبة                                   |
|-------|------------------------------------------------------------|
| ٣٦٠   | لاستئناف البياني والاستئناف النحوي                         |
| ٣٦٠   | في                                                         |
| ٣٦١   | اسم جنس الجمعي واسم جنس الإفرادي                           |
| ٣٦٢   | الفرق بين الجنس واسم الجنس                                 |
| w 7 w | اأَهُ فِي قِينَةُ إِلَيْ تُعَالِحُ مِقْ رَبَّةً الْحِجَانَ |







# فالمسادر والمراجع

- ابراز المعاني من حرز الأماني في القراءات السّبع، عبد الرحمن بن إسماعيل بن إبراهيم، تحقيق: إبراهيم عطوة عوض، طبع مكتبة مصطفى البابي الحلبي، مصر، القاهرة.
  - ٢. الإبحاج، للسبكي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى [١٤٠٤].
- ٣. إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر، شهاب الدين أحمد بن محمد بن عبد الغني الدمياطي، دار
   الكتب العلمية، لبنان [٩١٤١ه].
  - ٤. إجابة السائل شرح بغية الآمل، محمد بن إسماعيل الأمير الصنعاني، مؤسسة الرسالة، بيروت [١٩٨٦].
    - ٥. الاجتهاد، للجويني، دار القلم، دارة العلوم الثقافية، دمشق ، بيروت، [١٤٠٨].
    - ٦. الأحرف السَّبعة للقرآن، لأبي عمرو الداني، مكتبة المنارة، مكة المكرمة [٤٠٨].
- ٧. أحكام القرآن، أحمد بن علي الرازي الجصاص أبو بكر، تحقيق: محمد الصادق قمحاوي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، [١٤٠٥].
  - ٨. أحكام القرآن، لأبي بكر ابن العربي، دار الكتب العلمية، بيروت [٢٤١ه].
    - ٩. أحكام القرآن، للحصاص، دار إحياء التراث العربي، بيروت [٥٠٤ه].
  - ١٠. أحكام القرآن، محمد بن إدريس الشافعي أبو عبد الله، دار الكتب العلمية، بيروت، [١٤٠٠].
    - ١١. الإحكام في أصول الأحكام، للآمدي، بيروت [١٤٠٤].
    - ١٢. الإحكام، لابن حزم الأندلسي، دار الحديث، القاهرة [١٤٠٤].
      - ١٣. إحياء علوم الدين، لأبي حامد الغزالي، دار المعرفة، بيروت.
- 15. الأزهية في علم الحروف، علي بن محمد النحوي الهروي، تحقيق: عبد المعين الملوحي، ومن منشورات مجمع اللغة العربية بدمشق [١٩٧١م].
- ١٥. الأساليب الإنشائية في النحو العربي، عبد السلام محمد هارون، مكتبة الخانجي، مصر، القاهرة [٩٩٩ه].
  - ١٦. أسرار العربية، لأبي البركات الأنباري، دار الجيل، بيروت [٩٩٥].
  - 1٧. الإشارة إلى الإيجاز في بعض أنواع الجاز، للعز بن عبد السلام، وقد اعتمت على النسخة الأصلية طبع المكتبة العامرة، القاهرة، ودار المعرفة، بيروت لبنان [١٣١٣ه].
  - ١٨. الاشتقاق، أبو بكر محمد بن الحسن بن دريد، طبع مكتبة الخانجي، القاهرة، مصر، الطبعة الثَّالثة، تحقيق:
     عبد السلام محمد هارون.
- ١٩. أصول البزدوي (كنز الوصول إلى معرفة الأصول)، علي بن محمد البزدوي الحنفي، مطبعة جاويد بريس، كراتشي.
  - ٢٠. أصول السرخسي، محمد بن أجمد بن أبي سهل السرخسي أبو بكر، تحقيق: أبو الوفا الأفغاني، دار المعرفة، بيروت، [١٣٧٢].



- ٢١. أصول الشاشي، أحمد بن محمد بن إسحاق الشاشي أبو على، دار الكتاب العربي، بيروت [١٤٠٢].
- ٢٢. أصول الفقه الإسلامي، الدكتور وهبة الزحيلي، دار الفكر المعاصر، بيروت، دار الفكر، سوريا [١٤١٧ه].
  - ٢٣. الأصول في النحو، لابن السراج النحوي البغدادي، مؤسسة الرسالة، بيروت [١٩٨٨].
  - ٢٤. الأصول من علم الأصول، محمد بن صالح العثيمين، دار طيبة، المملكة العربية السعودية، الرياض

#### [3,3/6].

- ٢٥. أضواء البيان، محمد الأمين الشنقيطي، دار الفكر، بيروت [١٤١٥].
- ٢٦. إعراب القرآن وبيانه، محيي الدين الدرويش ، طبع دار اليمامة، ودار ابن كثير، دمشق، وبيروت، ودار الإرشاد في حمص، الطبعة الخامسة [١٤١٧ه].
- ٢٧. إعراب القرآن، لأبي جعفر أحمد بن محمد بن إسماعيل النحاس، طبع عالم الكتب، بيروت [٩٠٤٠ه].
  - ٢٨. الأعلام، للزركلي، دار العلم للملايين، بيروت [١٩٩٢].
- ٢٩. الإكسير في علم التفسير، للطوفي، مكتبة الآداب، المطبعة النموذجية، الحلمية الجديدة، القاهرة [١٣٩٧هـ].
- .٣٠. إكمال المعلم في شرح صحيح مسلم، للحافظ أبي الفضل عياض بن موسى بن عياض اليحصبي، طبع دار الوفاء، المنصورة، مصر [٩١٤١ه].
- ٣١. ألفية ابن مالك في النحو والصرف، محمد بن عبد الله بن مالك، طبع دار القلم، بيروت، لبنان، بلا تاريخ.
- ٣٢. الأمالي الشجرية، هبة الله بن علي بن حمزة العلوي الحسني المعروف بابن الشجري، طبع دار المعرفة، بيروت، وطبعة أخرى بتحقيق: د. محمود الطناحي، مكتبة الخانجي، مصر [٩٩٢م].
  - ٣٣. الأمالي في لغة العرب، لأبي علي إسماعيل بن القاسم القالي البغدادي، دار الكتب العلمية، بيروت

### [۲۹۸ه].

- ٣٤. الإنصاف في مسائل الخلاف بين النحويين البصريين والكوفيين، لأبي البركات عبد الرحمن الأنباري، دار الفكر، دمشق.
  - ٣٥. أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك، لابن هشام الأنصاري، دار الجيل، بيروت [١٩٧٩].
    - ٣٦. الإيضاح شرح المفصل، لابن الحاجب، طبع وزارة الأوقاف العراقية [١٩٨٢].
    - ٣٧. الإيضاح في علوم البلاغة، للخطيب القزويني، دار إحياء العلوم، بيروت [١٤١٩].
- ٣٨. الإيضاح لقوانين الاصطلاح في الجدل والمناظرة، للصاحب محيي الدين يوسف بن عبد الرحمن بن الجوزي، مكتبة مدبولي، القاهرة [٥٠١ه].
  - ٣٩. البحر المحيط في أصول الفقه، للزركشي، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، الكويت [١٤١٣].
    - ٤٠. بديع القرآن، ابن أبي الإصبع، تحقيق: محمَّد حنفي شرف، طبع دار نحضة مصر، القاهرة.
- ٤١. بديع القرآن، دراسة تاريخيَّة نقديَّة، د. محمَّد إقبال عروي، إدارة الثقافة الإسلامية في وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، دولة الكويت [٤٣٠].
  - ٤٢. البرهان في أصول الفقه، عبد الملك بن عبد الله بن يوسف الجويني، الوفاء، المنصورة، مصر [١٤١٨].



- ٤٣. البرهان في علوم القرآن، للزركشي، دار المعرفة، بيروت [١٣٩١].
- ٤٤. بغية الإيضاح لتلخيص المفتاح في علوم البلاغة، عبد المتعال الصعيدي، طبع مكتبة الآداب [٢٦] ١ه].
  - ٥٤. البلاغة العربية، عبد الرحمن حسن حبنكة الميداني، طبع دار القلم، دمشق، والدار الشامية، بيروت

#### [21318].

- ٤٦. البيان والتبيين، للجاحظ، دار صعب، بيروت، الطبعة الأولى [١٩٦٨].
- ٤٧. تأويل مشكل القرآن، لابن قتيبة، المكتبة العلمية، بيروت، لبنان [٤٠١ه].
- ٤٨. التبصرة في أصول الفقه، لأبي إسحاق الشيرازي، دار الفكر، دمشق، [١٤٠٣].
  - ٤٩. التبيان في إعراب القرآن، للعكبري، طبع إحياء الكتب العربية.
- ٥٠. التبيان في تفسير غريب القرآن، لشهاب الدين أحمد بن محمد الهائم المصري، دار الصحابة للتراث بطنطا
   ١٩٩٢].
- ٥١. تحبير التيسير في القراءات العشر، شمس الدين محمد بن محمد بن علي بن يوسف بن الجزري، تحقيق: د.أحمد معمد مفلح القضاة، دار الفرقان، الأردن، عمان [٢٤١ه].
  - ٥٢. التحبير شرح التحرير، للمرداوي الحنبلي، مكتبة الرشد، الرياض [٢١١ه].
  - ٥٣. التحصيل من المحصول، لسراج الدين الأرموي، مؤسسة الرسالة، بيروت [٤٠٨].
  - ٥٤. التذكرة في القراءات الثمان، طاهر بن عبد المنعم بن غلبون، نشر الجماعة الخيرية لتحفيظ القرآن بجدة
     ١٩٩١م].
- ٥٥. التَّذهيب على تهذيب المنطق والكلام للتَّفتازاني مع الحواشي، طبع مصطفى البابي الحلبي، القاهرة [١٣٥٥].
  - ٥٦. التسهيل، محمد بن عبد الله بن عبد الله الطائي الجياني الأندلسي، دار هجر [٩٩٠].
    - ٥٧. التصريح بمضمون التوضيح، حالد الأزهري، طبع عيسى البابي الحلبي، القاهرة، مصر.
  - ٥٨. تعجيل الندى بشرح قطر الندى، عبد الله بن صالح الفوزان، مكتبة الرشد، المملكة العربية السعودية، الرياض، الطبعة الأولى [٢٧].
    - ٥٩. التعريفات، للحرحاني، دار الكتاب العربي، بيروت [١٤٠٥].
    - .٦٠. تفسير ابن أبي حاتم، مكتبة نزار مصطفى الباز، الرياض [٩١٤١ه].
      - ٦١. تفسير ابن باديس، دار الكتب العلمية، بيروت [١٤١٦هـ].
        - ٦٢. تفسير ابن جزي، دار الأرقم، بيروت [١٤١٦هـ].
  - ٦٣. تفسير ابن عادل (اللباب في علوم الكتاب)، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، بيروت [١٤١٩].
  - 37. تفسير ابن عجيبة (البحر المديد في تفسير القرآن الجيد)، الناشر: الدكتور حسن عباس زكي، القاهرة [ ١٤١٩ هـ].
  - ٥٠. تفسير ابن عطية (المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز)، طبع دار الكتب العلمية، بيروت [١٤١٣].
    - ٦٦. تفسير أبي السعود (إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم)، دار إحياء التراث العربي، بيروت.



- ٦٧. تفسير البحر المحيط، لأبي حيان، دار الفكر، بيروت [٢٠١ه].
- ٦٨. تفسير البغوي (معالم التنزيل في تفسير القرآن)، دار إحياء التراث العربي، بيروت [٢٤١هـ].
  - ٦٩. تفسير البقاعي (نظم الدرر)، دار الكتب العلمية، بيروت [١٤١ه].
    - ٧٠. تفسير البيضاوي، دار الفكر، بيروت [١٤١٦].
- ٧١. التفسير التحليلي لسورة النساء، الأستاذ الدكتور إبراهيم عبد الرحمن خليفة، أستاذ ورئيس قسم التفسير وعلوم القرآن بجامعة الأزهر بالقاهرة ، مطبعة الفجر الجديد [٤٤] شارع الكبارى منشية ناصر بالدراسة ، القاهرة [٤١٤].
  - ٧٢. تفسير الثعالبي (الجواهر الحسان في تفسير القرآن)، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت.
  - ٧٣. تفسير الثعلبي (الكشف والبيان عن تفسير القرآن)، دار إحياء التراث العربي، بيروت [٢٢٤ه].
    - ٧٤. تفسير السمعاني، دار الوطن، الرياض [١٤١٨].
    - ٧٥. تفسير السيوطي (الدر المنثور)، جلال الدين السيوطي، دار الفكر، بيروت [٩٩٣].
      - ٧٦. تفسير الطبري (جامع البيان في تأويل القرآن)، مؤسسة الرسالة [٢٤١هـ].
    - ٧٧. تفسير العز بن عبد السلام (وهو اختصار لتفسير الماوردي)، دار ابن حزم، بيروت [١٦٤١ه].
      - ٧٨. تفسير القاسمي (محاسن التأويل)، دار الكتب العلميه، بيروت [١٤١٨].
        - ٧٩. تفسير القرآن العظيم، لابن كثير، دار طيبة للنشر والتوزيع [٢٠٤ه].
- . ٨٠. تفسير القرآن من الجامع لابن وهب، لأبي محمد عبد الله بن وهب بن مسلم المصري القرش، دار الغرب الإسلامي [٢٠٠٣م].
  - ٨١. تفسير القرطبي (الجامع لأحكام القرآن)، دار الشعب، القاهرة [١٣٧٢].
  - ٨٢. تفسير القشيري (لطائف الإشارات)، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر.
  - ٨٣. التفسير الكبير (مفاتيح الغيب)، فخر الدين الرازي، دار إحياء التراث العربي، بيروت [٢٤١ه].
    - ٨٤. تفسير الماوردي (النكت والعيون)، دار الكتب العلمية، بيروت.
    - ٨٥. تفسير المنار، محمد رشيد بن علي رضا، الهيئة المصرية العامة للكتاب [٩٩٠].
      - ٨٦. تفسير النسفى، دار الكلم الطيب، بيروت [١٤١٩].
    - ٨٧. تفسير النيسابوري (غرائب القرآن ورغائب الفرقان)، دار الكتب العلميه، بيروت [١٤١٦هـ]
      - ٨٨. تفسير مجاهد، دار الفكر الإسلامي الحديثة، مصر [١٤١٠هـ].
- ٨٩. التقريب لحد المنطق والمدخل إليه بالألفاظ العامية والأمثلة الفقهية، لابن حزم، دار مكتبة الحياة، بيروت
   ١٩٠٠].
  - ٩٠. التلخيص في أصول الفقه، للجويني، دار البشائر الإسلامية [١٤١٧].
  - ٩١. التلويح على التوضيح، لسعد الدين بن عمر التفتازاني، الطبعة الأولى بالمطبعة الخيرية، للخشاب بمصر [٩٠ هـ].



- 97. تمهيد الأوائل وتلخيص الدلائل، أبو بكر محمد بن الطيب بن جعفر بن القاسم أبو بكر الباقلاني، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت [١٩٨٧].
  - 97. التمهيد في تخريج الفروع على الأصول، عبد الرحيم بن الحسن الإسنوي، مؤسسة الرسالة، بيروت [١٤٠٠].
- 94. تهذیب الأسماء واللغات، أبو زكریا محيي الدین يحيى بن شرف بن مري بن حسن بن حسین بن حزام، دار الفكر، بيروت [١٩٩٦].
  - ٩٥. تمذيب اللغة، للأزهري، دار إحياء التراث العربي، بيروت [٢١١ه].
  - 97. توضيح المقاصد والمسالك بشرح ألفية ابن مالك، لأبي محمد المرادي المصري المالكي، دار الفكر العربي [97. هـ].
- 9٧. توضيح المنطق القديم، للأستاذ الدكتور محيي الدين الصافي أستاذ ورئيس قسم العقيدة والفلسفة بكلية أصول الدين في جامعة الأزهر بالقاهرة...من مطبوعات الكلية.
  - ٩٨. التوقيف على مهمات التعاريف، للمناوي، عالم الكتب، القاهرة [١٤١ه].
    - ٩٩. تيسير التحرير، محمد أمين المعروف بأمير بادشاه، دار الفكر.
  - .١٠٠ تيسير الوصول إلى منهاج الأصول من المنقول والمعقول، لابن إمام الكاملية، دار الفاروق، مصر [٢٣٣].
    - ١٠١. التيسير في القراءات السبع، للداني، طبع دار الكتاب العربي، بيروت [١٤٠٤ه].
  - 1 · 1 · 1 ثلاث رسائل في النحو، لابن هشام، الرسالة الأولى: المباحث المرضية المتعلقة بمن الشرطية، والرسالة الثانية: إعراب عشرة ألفاظ، والرسالة الثالثة: مسائل في النحو وأجوبتها، تحقيق: نصر الدين فارس، وعبد الجليل زكريا، طبع دار المعارف، حمص، سوريا، الطبعة الأولى، نيسان [٩٨٧م].
  - ١٠٣. الجدول في إعراب القرآن، محمود بن عبد الرحيم صافي، دار الرشيد، مؤسسة الإيمان، دمشق [١٤١٨].
    - ١٠٤. الجمل في النحو، الخليل بن أحمد الفراهيدي، الطبعة الخامسة، تحقيق: د.فخر الدين قباوة.
    - ١٠٥. جمهرة الأمثال، أبو هلال العسكري، دار الفكر، [١٩٨٨]، الطبعة الثانية، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، عبد الجيد قطامش.
    - ١٠٦. الجنى الداني في حروف المعاني، الحسن بن قاسم المرادي، طبع دار الكتب العلمية، بيروت [١٤١٣].
      - ١٠٧. حاشية الآجرومية، عبدالرحمن بن محمد بن قاسم، مصطفى البابي الحلبي، القاهرة، الطبعة الرابعة

#### [۸۰٤۱ه].

- ١٠٨. حاشية البناني على شرح الجلال شمس الدين محمد بن أحمد المحلي، على متن جمع الجوامع لتاج الدين عبد الوهاب السبكي، للعلامة عبد الرحمن بن جاد الله البناني، طبع دار إحياء الكتب العربية، لعيسى البابي الحلبي، بالقاهرة.
  - ١٠٩. حاشية الجمل على المنهج لشيخ الإسلام زكريا الأنصاري، سليمان الجمل، دار الفكر، بيروت، بلا تاريخ..



· ١١٠. حاشية الدسوقي على مغني اللبيب، مصطفى محمد عرفة الدسوقي، طبع مكتبة المشهد الحسيني، القاهرة [٣٨٦ه].

١١١. حاشية الشهاب الخفاجي المسماة: (عناية القاضي وكفاية الراضي) على تفسير البيضاوي، طبع دار صادر، روت.

111. حاشية الصاوي على تفسير الجلالين، الشيخ أحمد بن محمد الصاوي المصري الخلوتي المالكي، منشورات محمد على بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت.

١١٣. حاشية العطار على جمع الجوامع، حسن العطار، دار الكتب العلمية، [٢٠١ه]، بيروت.

111. حاشية العلامة سعد الدين التفتازاني، وحاشية السيد الشريف الجرجاني على شرح القاضي عضد الملة والدين لمختصر المنتهى، الطبعة الأولى بالمطبعة الأميرية ببولاق، مصر [١٣١٦ه]، الطبعة الثانية [١٤٠٣ه]، وقد أعادت طباعتها كما هي دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان.

١١٥. حاشية على شرح الخبيصي لتهذيب المنطق، المطبعة الحميدية المصرية [١٣٣١هـ]، الطبعة الأولى.

١١٦. حاشية محمد الأمير على مغني اللبيب، طبع المكتبة التجارية، القاهرة [٣٧٢هـ].

١١٧. حاشية نسمات الأسحار، لابن عابدين على شرح إفاضة الأنوار على متن أصول المنار، طبع مصطفى البابي الحلبي، القاهرة خلف الجامع الأزهر.

١١٨. الحاوي للفتاوي، للسيوطي، دار الكتب العلمية، بيروت [١٤٢١ه].

١١١٩. حجة القراءات، لابن زنجلة، مؤسسة الرسالة، بيروت [١٤٠٢ه].

١٢٠. الحجة في القراءات السبع، لابن خالويه، دار الشروق، بيروت [٤٠١هـ].

١٢١. الحدود الأنيقة، لزكريا الأنصاري، دار الفكر المعاصر، بيروت.

١٢٢. حرز الأماني ووجه التهاني في القراءات السبع، للشاطبي، دار الكتاب النفيس، بيروت [١٤٠٧].

١٢٣. حروف المعاني، أبو القاسم عبد الرحمن بن إسحاق الزجاجي، مؤسسة الرسالة، بيروت [١٩٨٤].

١٢٤. خزانة الأدب وغاية الأرب، تقي الدين علي بن عبد الله الحموي، دار ومكتبة الهلال، بيروت [١٩٨٧].

١٢٥. خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب، عبد القادر بن عمر البغدادي، تحقيق: محمد نبيل طريفي، إميل بديع اليعقوب، دار الكتب العلمية [١٩٩٨م].

١٢٦. خزانة الأدب ولب لباب لسان العرب، عبد القادر بن عمر البغدادي، دار الكتب العلمية [٩٩٨].

١٢٧. الخصائص، لابن جني، عالم الكتب، بيروت.

17٨. الدر المصون في علوم الكتاب المكنون، للسمين الحلبي، تحقيق: علي محمد معوض، عادل أحمد عبد الموجود، حاد مخلوف جاد، زكريا عبد الجيد النوتي، الدكتور أحمد محمد صيرة، طبع دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان [٤١٤ه].

١٢٩. الدر النضيد لمجموعة ابن الحفيد ، لابن الحفيد، طبع دار الكتاب العربي، بيروت [٤٠٠].

١٣٠. الدروس العربية، مصطفى غلاييني، المكتبة العصرية، صيدا، لبنان [١٤١٧].



- ١٣١. دستور العلماء، للقاضي عبد رب النبي نكري، دار الكتب العلمية، لبنان، بيروت [٢١١ه].
  - ١٣٢. دلائل الإعجاز، عبد القاهر الجرجاني، طبع مكتبة سعد الدين، دمشق.
    - ١٣٣. الذخيرة، للقرافي، دار الغرب، [٩٩٤م].
    - ١٣٤. رسالة التوحيد، محمد عبده، مطابع دار الكتاب العربي [١٩٦٦].
    - ١٣٥. رسالتان في اللغة، لأبي الحسن الرماني، دار الفكر، عمان [١٩٨٤].
      - ١٣٦. رسائل الجاحظ، مكتبة الخانجي، القاهرة [١٣٨٤هـ].
- ١٣٧. رصف المباني في شرح حروف المعاني، أحمد بن عبد النور المالقي، مطبوعات مجمع اللغة العربية بدمشق [١٣٩٤].
  - ١٣٨. رفع الحاجب عن مختصر ابن الحاجب، تاج الدين السبكي، عالم الكتب، بيروت [٩١٤١ه].
    - ١٣٩. روضة الطالبين وعمدة المفتين، المكتب الإسلامي، بيروت [١٤٠٥].
- 150. روضة الناظر وجنة المناظر، عبد الله بن أحمد بن قدامة المقدسي أبو محمد، جامعة الإمام محمد بن سعود، الرياض، الطبعة الثانية [١٣٩٩].
  - ١٤١. الزاهر في غريب ألفاظ الشافعي، لأبي منصور الهروي، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، الكويت [٩٩٩].
- ١٤٢. الزاهر في معاني كلمات الناس، أبو بكر محمد بن القاسم الأنباري، مؤسسة الرسالة، بيروت [١٤١٢].
  - ١٤٣. السبعة في القراءات، لابن مجاهد التميمي البغدادي، دار المعارف، القاهرة [٢٠٠].
    - ١٤٤. سر صناعة الإعراب، لابن جني، دار القلم، دمشق [١٩٨٥].
  - ٥٤١. السراج المنير، للخطيب الشربيني الشافعي، مطبعة بولاق (الأميرية)، القاهرة [١٢٨٥].
    - ١٤٦. سير أعلام النبلاء، للذهبي، مؤسسة الرسالة، بيروت [١٤١٣].
- ١٤٧. شرح ابن عقيل، بماء الدين عبد الله بن عقيل العقيلي المصري الهمذانين، دار الفكر، دمشق [١٩٨٥].
- 15. شرح الأشموني على ألفية ابن مالك ، ومعه حاشية الصبان على شرح الأشموني على ألفية ابن مالك ، ومعه شرح الشواهد للعيني ، طبع دار إحياء الكتب العربية ، فيصل عيسى البابي الحلبي وشركاه، القاهرة.
- 9 1 1. شرح البدخشي (مناهج العقول) للإمام محمد بن الحسن البدخشي، ومعه شرح الإسنوي (نهاية السول) للإمام جمال الدين عبد الرحيم الإسنوي، وكلاهما على منهاج الوصول في علم الأصول، للقاضي البيضاوي، طبع دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى [٥ ١٤ ه].
  - ١٥٠. شرح التصريح على التوضيح، خالد بن عبد الله الأزهري، طبع مكتبة عيسى البابي الحلبي، القاهرة، بلا تاريخ...
- ١٥١. شرح التلويح على التوضيح لمتن التنقيح في أصول الفقه، سعد الدين مسعود بن عمر التفتازاني، دار الكتب العلمية، بيروت [١٤١٦ه].
  - ١٥٢. شرح الدماميني على مغني اللبيب، منشور مع حاشية الشمني، نشر المطبعة البهية بمصر.



١٥٣. شرح الرضي على كافية ابن الحاجب، رضي الدين الأستراباذي جميع حقوق الطبع محفوظة [١٣٩٨ه]، حامعة قاريونس طبعة جديدة مصححة ومذيلة بتعليقات مفيدة الجزء الأول تصحيح وتعليق يوسف حسن عمر الأستاذ بكلية اللغة العربية والدراسات الإسلامية.

١٥٤. شرح السلم مع شرحه (إيضاح المبهم) للأخضري عبد الرحمن بن محمد النيطوسي المغربي المالكي، مصطفى البابي الحلبي، القاهرة [١٣٦٧هـ].

١٥٥. شرح الشيخ درويش القويسني على متن السلم في علم المنطق، للعلامة الشيخ عبد الرحمن الأحضري، وعليها بعض تقارير لحضرة الشيخ عمر الدوري الشافعي، النسخة الأصلية، وقد بيع الكتاب في مكتبة دار الأمان، [٤] زنقة المامونية، الرباط، المغرب.

١٥٦. شرح الكافية الشافية، لابن مالك، تحقيق: عبد المنعم أحمد هريدي، طبع جامعة أم القرى، مكة المكرّمة، الطبعة الأولى [١٩٨٢].

١٥٧. شرح الكوكب المنير، محمد بن أحمد الفتوحي الحنبلي المعروف بابن النجار، مكتبة العبيكان، الرياض [٤١٣].

١٥٨. شرح المحلي على جمع الجوامع، لجلال الدين المحلي، دار إحياء الكتب العربية، لعيسى البابي الحلبي بالقاهرة، مطبوع بمامش حاشية البناني.

9 · ١٠ . شرح المعلقات السبع، تأليف: الحسين بن أحمد بن الحسين الزوزي، دار احياء التراث العربي، الطبعة الأولى [٢٣].

١٦٠. شرح المفصل، موفق الدين يعيش بن علي بن يعيش، طبع إدارة الطباعة المنيرية، مصر، وعليه تعليقات لبعض علماء الأزهر.

١٦١. شرح النووي على صحيح مسلم، دار إحياء التراث العربي، بيروت [١٣٩٢].

١٦٢. شرح ديوان الحماسة لأبي تمام، شرح الخطيب التبريزي، طبع عالم الكتب، بيروت مصوّرة عن طبعة بولاق.

١٦٣. شرح شذور الذهب في معرفة كلام العرب، لابن هشام، الشركة المتحدة للتوزيع، دمشق، [١٩٨٤]، الطبعة الأولى، تحقيق: عبدالغني الدقر، وقد اعتمدت أيضاً على نسخة أخرى طبع المكتبة العصرية، صيدا، [٢١٤١ه].

١٦٤. شرح شواهد المغني، للسيوطي، منشورات دار الحياة، بيروت، بلا تاريخ..

١٦٥. شرح مغني اللبيب، الدكتور عبد اللطيف محمد الخطيب، طبع المجلس الوطني للثقافة والفنون والأدب
 ١٦٥ ه.].

177. شرح ملحة الأعراب في صناعة الإعراب ، نظمها وشرحها الحريري صاحب المقامات، طبع بولاق، القاهرة. 177. شرح منتهى الإرادات المسمى دقائق أولي النهى لشرح المنتهى، منصور بن يونس بن إدريس البهوتي، عالم الكتب، بيروت [97٦].

١٦٨. شواهد المغني، للسيوطي، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت، بلا تاريخ..

١٦٩. الشواهد على القواعد، عبد الله أحمد الخضيري، منشورات مركز الإدارة الحديثة ، الكويت [١٩٩٧].



- ١٧٠. الصاحبي، أحمد بن فارس، تحقيق: السيد أحمد صقر، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، القاهرة.
  - ١٧١. صبح الأعشى في صناعة الإنشا، أحمد بن على القلقشندي، دار الفكر، دمشق [١٩٨٧].
    - ١٧٢. الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، للجوهري، دار العلم للملايين، بيروت [٧٠٤ه].
      - ١٧٣. الصناعتين، لأبي هلال العسكري، المكتبة العصرية، بيروت [٥٠٤ ه].
- 174. طرق الاستدلال ومقدماتها عند المناطقة والأصوليين، للدكتور يعقوب بن عبد الوهاب الباحسين، مكتبة الرشد بالرياض [٢٢٢].
- ١٧٥. عجائب علوم القرآن الكريم، لابن الجوزي، حققه: الدكتور عبد الفتاح عاشور، الزهراء للإعلام العربي، مدينة نصر، القاهرة [٧٠٤ه].
- ١٧٦. العدة في أصول الفقه، للقاضي أبي يعلى، محمد بن الحسين الفراء، مؤسسة الرسالة، بيروت [٤٠٠].
  - ١٧٧. علل النحو، لأبي الحسن محمد بن عبد الله الوراق، مكتبة الرشد، الرياض [٢٠١ه].
    - ١٧٨. علم أصول الفقه، عبد الوهاب خلاف، دار القلم.
    - ١٧٩. عمدة الأحكام، تقى الدين أبي الفتح ابن دقيق العيد، دار الكتب العلمية، بيروت.
  - ١٨٠. عمدة القاري شرح صحيح البخاري، بدر الدين العيني، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ١٨١. العين، للخليل بن أحمد الفراهيدي، دار ومكتبة الهلال، تحقيق: د.مهدي المخزومي ود.إبراهيم السامرائي.
  - ١٨٢. غاية المرام في علم الكلام، للآمدي، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، القاهرة [١٣٩١].
  - ١٨٣. غريب القرآن المسمى بنزهة القلوب، محمد بن عزير السجستاني، دار قتيبة، سوريا [٢١٤١ه].
  - ١٨٤. غمز عيون البصائر شرح كتاب (الأشباه والنظائر)، لابن نجيم المصري، دار الكتب العلمية، بيروت

#### [٥٠٤١ه].

- 1٨٥. الفائق في أصول الفقه، لصفي الدين محمد بن عبد الرحيم الأرموي، دار الاتحاد الأخوي للطباعة، القاهرة [٩٩٠م].
  - ١٨٦. الفائق في غريب الحديث والأثر، للزمخشري، دار المعرفة، لبنان.
  - ١٨٧. فتح الباري شرح صحيح البخاري، لابن حجر، دار المعرفة، بيروت [٩١٣٧٩].
    - ١١٨٨. الفروق، للقرافي، دار الكتب العلمية، بيروت [١٤١٨].
- ١٨٩. الفريد في إعراب القرآن الجميد، للمنتجب حسين بن أبي العز الهمداني، تحقيق: د.محمد حسن النمر ، فؤاد على مخيمر، طبع دار الثقافة، الدوحة، قطر [٢١١].
  - ١٩٠. الفصول في الأصول، للحصاص، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية دولة الكويت [١٤١٤].
    - ١٩١. فقه اللغة، لابن فارس، طبع المكتبة السلفية، [١٣٢٨].
    - ١٩٢. فوات الوفيات، محمد بن شاكر الملقب بصلاح الدين، دار صادر، بيروت [١٩٧٤].
- 19۳. فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت، لمحب الدين عبد الشكور، لعبد العلي محمد بن نظام الدين الأنصاري، المطبعة الأميرية ببولاق مصر، مطبوع بهامش المستصفى [٣٢٢ه].



- 194. الفوائد العجيبة في إعراب الكلمات الغريبة، لابن عابدين الدمشقي الحنفي، دار الرائد العربي، بيروت [191. ه].
  - ١٩٥. الفوائد، لابن قيم الجوزية، دار الكتب العلمية، بيروت [١٣٩٣ه].
  - ١٩٦. في ظلال القرآن الكريم، سيد قطب، دار الشروق، القاهرة [٤٠٦].
  - ١٩٧. القرآن من المتكلم؟ نبيل عبد السلام هارون، للجامعات للنشر والتوزيع، مصر [٢٠٠٠].
  - ١٩٨. قواطع الأدلة في الأصول، لأبي المظفر السمعاني، دار الكتب العلمية، بيروت [١٩٩٧].
- ١٩٩. قواعد الأحكام في مصالح الأنام، لأبي محمد عز الدين عبد العزيز بن عبد السلام، دار الكتب العلمية، بيروت.
  - . ٢٠٠ قواعد الفقه، محمد عميم الإحسان الجددي البركتي، الصدف ببلشرز، كراتشي [١٤٠٧].
  - ٢٠١. القواعد والفوائد الأصولية، على بن عباس البعلي الحنبلي، مطبعة السنة المحمدية، القاهرة [١٣٧٥].
    - ٢٠٢. الكامل في اللغة والأدب، للمبرد، دار الفكر العربي، القاهرة [١٤١٧].
- 7.٣. الكتاب، لسيبويه، تحقيق وشرح عبد السلام محمد هارون، مكتبة الخانجي، جمهورية مصر العربية، القاهرة [٢٠٦].
  - ٢٠٤. الكشف عن وجوه القراءات السبع وعللها وحجتها، لمكى بن أبي طالب، مجمع اللغة العربية بدمشق.
- ٢٠٥. الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية، لأبي البقاء الحنفي الكفوي، مؤسسة الرسالة، بيروت.
- 7.٦. الكوكب الدري فيما يتخرج على الأصول النحوية من الفروع الفقهية، للإسنوي، دار عمار، عمان، الأردن [٥٠٠].
  - ٢٠٧. اللامات، لأبي القاسم عبدالرحمن بن إسحاق، دار الفكر، دمشق، [١٩٨٥].
- . ٢٠٨. لباب المحصول في علم الأصول، لابن رشيق المالكي، طبع دار البحوث للدراسات الإسلامية وإحياء التراث، الإمارات العربية المتحدة، حكومة دبي [٢٢٢ه].
- ٢٠٩. اللباب في علل البناء والإعراب، لأبي البقاء محب الدين عبد الله بن الحسين، دار الفكر، دمشق [٩٩٥].
- · ٢١٠. اللمحة في شرح الملحة، محمد بن الحسن الصايغ، عمادة البحث العلمي بالجامعة الإسلامية، المدينة المنورة [٢٤٠ه].
  - ٢١١. اللمع في أصول الفقه، لأبي إسحاق الشيرازي، دار الكتب العلمية، بيروت [٥٠٤ه].
    - ٢١٢. اللمع في العربية، لابن جني، دار الكتب الثقافية، الكويت [١٩٧٢].
  - 71٣. متن القصيدة النونية، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية مكتبة ابن تيمية، القاهرة، الطبعة الثانية: [٢١٧].
    - ٢١٤. المثل السائر، لأبي الفتح ضياء الدين الموصلي، المكتبة العصرية، بيروت [٩٩٥].
    - ٠١٥. مجاز القرآن، لأبي عبيدة معمر بن المثنى، مكتبة الخانجي، جمهورية مصر العربية، القاهرة، بلا تاريخ.
- ٢١٦. مجالس تعلب، أبو العباس أحمد بن يحيى، تحقيق: عبد السلام هارون، طبع دار المعارف، القاهرة [٩٦٩م].



- ٢١٧. مجمع الأمثال، لأبي الفضل أحمد بن محمد الميداني النيسابوري، دار المعرفة، بيروت.
- ٢١٨. مجموع الفتاوى، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، تحقيق: أنور الباز، عامر الجزار،
   دار الوفاء [٢٦٦ه].
  - ٢١٩. مجموع الفتاوي، لابن تيمية، مجمع الملك فهد، المدينة النبوية، المملكة العربية السعودية [١٤١٦].
  - ٠٢٢٠. مجموع فتاوى ورسائل ابن عثيمين، محمد بن صالح بن محمد العثيمين، جمع وترتيب: فهد بن ناصر بن إبراهيم السليمان، دار الوطن، دار الثريا، السعودية [٩٤٤٣].
- ٢٢١. المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات، لابن جني، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، القاهرة [٣٨٦ه].
  - ٢٢٢. المحصول في أصول الفقه، لأبي بكر بن العربي المعافري المالكي، دار البيارق، الأردن [٢٤٢ه].
    - ٢٢٣. المحصول في علم الأصول، للرازي، جامعة محمد بن سعود الإسلامية، الرياض [١٤٠٠].
  - 771. المحكم والمحيط الأعظم، لأبي الحسن علي بن إسماعيل بن سيده المرسي، دار الكتب العلمية بيروت [٢٠٠٠م].
    - ٢٢٥. المحلى، لابن حزم الظاهري، دار الآفاق الجديدة، بيروت.
    - ٢٢٦. مختصر المعاني، سعد الدين التفتازاني، دار الفكر، الطبعة الأولى [١١٤١ه].
  - ٢٢٧. المختصر في أصول الفقه على مذهب الإمام أحمد بن حنبل، جامعة الملك عبد العزيز، مكة المكرمة.
    - ٢٢٨. المخصص، لابن سيده، دار إحياء التراث العربي، بيروت [١٤١٧].
  - 7۲۹. المدخل إلى مذهب الإمام أحمد بن حنبل، عبد القادر بن بدران الدمشقي، مؤسسة الرسالة، بيروت [1٤٠١].
    - ٠٣٠. مذكرة في أصول الفقه على روضة الناظر، للشيخ محمد الأمين الشنقيطي، طبع دار القلم، بيروت [١٣٩١ه].
  - ٢٣١. مراقي السعود، سيدي عبد الله بن الحاج إبراهيم الشنقيطي، دار المنارة للنشر والتوزيع، المملكة العربية السعودية، الطبعة الأولى [٢٦٦].
    - ٢٣٢. المزهر في علوم اللغة وأنواعها، للسيوطي، المكتبة العصرية صيدا، بيروت [٤٠٨].
      - ٢٣٣. المستصفى في علم الأصول، للغزالي، دار الكتب العلمية، بيروت [١٤١٣].
    - ٢٣٤. المستطرف في كل فن مستظرف، شهاب الدين الأبشيهي، دار الكتب العلمية، بيروت [١٩٨٦].
      - ٢٣٥. المستقصى في أمثال العرب، للزمخشري، دار الكتب العلمية، بيروت [١٩٨٧].
  - ٢٣٦. المسودة في أصول الفقه، عبد السلام عبد الحليم أحمد بن عبد الحليم آل تيمية، المدني، القاهرة، تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد.
    - ٢٣٧. مشكل إعراب القرآن، مكي بن أبي طالب القيسي أبو محمد، مؤسسة الرسالة بيروت [١٤٠٥].
    - ٢٣٨. مصابيح المعاني في حروف المعاني، محمد بن علي بن عبد الله بن إبراهيم الخطيب الموزعي، دار زاهد القدسي، عابدين، القاهرة [١٤١٥].



- ٢٣٩. المصاحف، لأبي بكر بن أبي داود السجستاني عبد الله بن سليمان بن الأشعث، القاهرة [٢٣] ١ه].
- ٠٤٠. المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي، أحمد بن محمد بن علي المقري الفيومي، المكتبة العلمية، يروت.
  - ٢٤١. المطلع على أبواب الفقه، محمد بن أبي الفتح البعلى الحنبلي، المكتب الإسلامي، بيروت [١٤٠١].
  - ٢٤٢. المطول شرح تلحيص المفتاح، وبهامشه حاشية المير سيد شريف، سعد الدبن التفتازاني، طبع الآستانة
    - [١٣٣٠ه]، وقد أعيد نسخ الكتاب في مكتبة الكليات الأزهرية للتراث، درب الأتراك خلف الجامع الأزهر.
      - ٢٤٣. معالم أصول الفقه عند أهل السنة والجماعة، محمَّد بنْ حسَيْن بن حسن الجيزاني، دار ابن الجوزي [٢٤٧ه].
- ٢٤٤. معاني الحروف، أبو الحسن علي بن عيسى الرماني النحوي، حققه عبد الفتاح إسماعيل شلبي، طبع دار نهضة مصر، القاهرة [٩٧٣].
  - ٢٤٥. معاني القرآن الكريم، لأبي جعفر النحاس، جامعة أم القرى، مكة المكرمة [١٤٠٩].
    - ٢٤٦. معاني القرآن وإعرابه، للزجاج، عالم الكتب، بيروت [١٤٠٨].
  - ٢٤٧. معاني القرآن، للأخفش، سعيد بن مسعدة البلخي الجاشعي، دراسة وتحقيق: د. عبد الأمير محمد أمين الورد، عالم الكتب، بيروت، الطبعة الأولى [٢٤٦ه].
    - ٢٤٨. معاني القرآن، للفراء، الدار المصرية للتأليف والترجمة، وتصوير دار السرور، القاهرة.
    - ٢٤٩. المعتمد في أصول الفقه، محمد بن على بن الطيب البصري، دار الكتب العلمية، بيروت [١٤٠٣].
  - ٢٥٠. المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، محمد فؤاد عبد الباقي، طبع دار الحديث، القاهرة [١٤١٧].
    - ٢٥١. معجم المؤلفين، لعمر رضا كحالة، مكتبة المثنى، بيروت [١٩٥٧].
    - ٢٥٢. معجم مقاليد العلوم في الحدود والرسوم، للسيوطي، مكتبة الآداب، القاهرة [٢٤٢ه].
  - ٢٥٣. المغرب في ترتيب المعرب، لأبي الفتح ناصر الدين المطرزي الحنفي، مكتبة أسامة بن زيد، حلب [١٩٧٩].
    - ٢٥٤. مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، جمال الدين أبو محمد عبد الله بن يوسف بن هشام الأنصاري، دار الفكر، بيروت، الطبعة السادسة، [١٩٨٥]، تحقيق: د.مازن المبارك ومحمد على حمد الله.
      - ٢٥٥. المغنى في أصول الفقه، جلال الدين الخبَّازي، جامعة أم القرى، مكة المكرمة [٢٠٤ ه].
    - ٢٥٦. المفردات في غريب القرآن، للراغب الأصفهاني، دار القلم، الدار الشامية، دمشق بيروت [١٤١٢هـ].
      - ٢٥٧. المفصل في صنعة الإعراب، للزمخشري، مكتبة الهلال، بيروت [٩٣].
        - ٢٥٨. مقاييس اللغة، لابن فارس، دار الفكر، الطبعة [٩٩٩ه].
    - ٢٥٩. المقتضب، للمبرد، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، لجنة إحياء التراث الإسلامي، القاهرة [١٤١٥].
      - ٢٦٠. مناهل العرفان في علوم القرآن، محمد عبد العظيم الزرقاني، دار الفكر، بيروت، [١٩٩٦].
- ٢٦١. منة المنان في علوم القرآن، للعلامة إبراهيم خليفة، مطبعة الفجر الجديد، [٤٤] شارع الكباري بمنشية ناصر، الدراسة، القاهرة، الطبعة الأولى [١٥٥ه].



٢٦٢. منع الموانع عن جمع الجوامع في أصول الفقه، للقاضي تاج الدين عبد الوهاب بن علي السبكي، دار البشائر الإسلامية، بيروت [٢٤١ه].

٢٦٣. الموافقات، للشاطبي، دار ابن عفان، الطبعة الأولى [١٤١٧ه].

٢٦٤. المواقف، عضد الدين الإيجي، دار الجيل، بيروت [١٩٩٧].

770. الموجز في أصول الفقه، عبد الجليل القرنشاوي، ومحمد فرج سليم، ومحمود شوكت العدوي، والحسيني يوسف الشيخ، مطبعة الأخوة الأشقاء، القاهرة، الطبعة الثانية [١٣٨٤ه].

٢٦٦. الموسوعة الفقهية الكويتية، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، الكويت [٢٧٤ه].

٢٦٧. موصل الطلاب إلى قواعد الإعراب، خالد بن عبدالله الأزهري، مؤسسة الرسالة، بيروت [١٩٩٦].

٢٦٨. موصل الطلاب إلى قواعد الإعراب، خالد بن عبدالله الأزهري، مؤسسة الرسالة، بيروت، [١٩٩٦].

٢٦٩. موطأ الإمام مالك، تحقيق: محمد مصطفى الأعظمى، مؤسسة زايد، أبو ظبى [٢٥]هـ]

٢٧٠. النبأ العظيم، الدكتور محمد عبد الله دراز، دار القلم ، الكويت [١٩٨٤].

٢٧١. نثر الورود على مراقى السعود، محمد الأمين بن محمد المختار الشنقيطي، دار المنارة، جدة [٥١٥].

٢٧٢. النحو الوافي، عباس حسن، دار المعارف، الطبعة الخامسة عشرة.

٢٧٣. نزهة الأعين النواظر في علم الوجوه والنظائر، لابن الجوزي، مؤسسة الرسالة، بيروت [٤٠٤].

٢٧٤. نشر البنود على مراقي السعود، طبع تحت إشراف اللجنة المشتركة لنشر التراث الإسلامي بين حكومة المملة المغربية، وحكومة دولة الإمارات العربية المتحدة. بلا تاريخ.

٢٧٥. النشر في القراءات العشر، لابن الجزري، المكتبة التجارية، القاهرة، مصر. ودار الكتب العلمية، بيروت.

٢٧٦. نفائس الأصول في شرح المحصول، للقرافي، مكتبة نزار مصطفى الباز، مصر [١٤١٦].

٢٧٧. نحاية السول شرح منهاج الوصول، جمال الدين الإسنوي، دار الكتب العلمية، بيروت [٢٠١ه].

٢٧٨. النهاية في غريب الحديث والأثر، لابن الأثير، المكتبة العلمية، بيروت [٩٩٩ه].

7٧٩. نواهد الأبكار وشوارد الأفكار (حاشية السيوطي على تفسير البيضاوي)، جامعة أم القرى، كلية الدعوة وأصول الدين، المملكة العربية السعودية [٢٤٦ه].

. ٢٨٠. الهداية إلى بلوغ النهاية، لأبي محمد مكي بن أبي طالب، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة الشارقة [٢٢٩ه].

٢٨١. همع الهوامع في شرح جمع الجوامع، حلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، المكتبة التوفيقية، بلا تاريخ.

٢٨٢. الوافي بالوفيات، صلاح الدين الصفدي، دار إحياء التراث، بيروت [٢٠٤١ه].

۲۸۳. وفيات الأعيان، لابن خلكان، دار صادر، بيروت.

اصطلاحات: [] للإدراج والأرقام، و() للجزء والصفحة.

وقد اعتمدت في بعض المصادر على أكثر من طبعة.



#### المؤلف في سطور

الاسم : عبد القادر محمد المعتصم دهمان.

الميلاد: من مواليد مدينة حمص في سوريا.

محل الإقامة: الكويت، محافظة الفروانية، ضاحية عبد الله المبارك الصباح.

# المؤهل والخبرات :

حاصل على درجة الإجازة العالية (الليسانس) من كليَّة أصول الدين بجامعة الأزهر في (القاهرة)، بتاريخ (٢) من ربيع الآخر [١٤١٨ه]، (٦/أغسطس/١٩٩٧م) بتقدير: جيد جدًّا، قسم التفسير وعلوم القرآن.

خاصل على درجة الدكتوراه في التفسير وعلوم القرآن، بعد مناقشة رسالة بعنوان: (أساليب الخطاب في القرآن الكريم). دراسة تحليلية شاملة لأساليب الخطاب والطلب في القرآن الكريم. وذلك يوم السبت الواقع في (٢٠١١/٧/٣٠)، الموافق (٢٩/شعبان/٢٣١ه). وقد طبعت رسالة الدكتوراه في مجلدين مع تحقيقات وزيادات وتعديلات جديدة في وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية في دولة الكويت، قطاع الشؤون الثقافية، مجلة الوعي الإسلامي، الإصدار مائة وأحد عشر، غراس للنشر والتوزيع، الكويت [٢٣٦]ه].

عمل إمامًا وخطيبًا ومدرِّسًا في (سوريا)، وكذلك في (الكويت) ولا يزال. وعمل مُوَجِّهًا فنيًّا فِي المراقبة التَّقافية في وزارة الأوقاف إدارة مساجد محافظة (الفروانيَّة)، ثمَّ باحثًا شرعيًّا متفرغًا للبحث





والدراسة والتحقيق [١٤] عامًا في (المراقبة الثقافية في إدارة مساجد محافظة الفروانية)، وإمامًا وخطيبًا في محافظة (الفروانيَّة) [١٥] عامًا، ولا يزال.

ومدرسًا في كلية التربية الأساسية في الهيئة العامة للتعليم التطبيقي، قسم الدراسات الإسلامية (الكويت - العارضية).

# الكتب والمؤلفات :

۱ – الإرشادات المنهجية إلى تفسير الآيات الكونية (إضاءات على تعريف التفسير العلمي وضوابطه، ومبادئه العشرة)، العبيكان، [٤٤٠ه]، الموافق [٢٠١٩]، دار اللؤلؤة، المنصورة، مصر [٤٤١ه]، الموافق [٢٠٢٠].

٢ - وسائل الإقناع في القرآن الكريم، دار الفتح للدراسات والنشر، عمان، الأردن
 ٢٠١٦م].

٣ – أساليب الخطاب في القرآن الكريم، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية في دولة الكويت، قطاع الشؤون الثقافية، مجلة الوعي الإسلامي، الإصدار مائة وأحد عشر، غراس للنشر والتوزيع، الكويت [٣٦].

٤ - أخطار تهدد الأسرة، وزارة الأوقاف، إدارة مساجد محافظة الفروانية، الكويت
 [٣٥].

الحبة صورها وأحكامها، وزارة الأوقاف، دولة الكويت، إدارة مساجد محافظة الفروانية، مطبعة النظائر [٢٣٧]. أعيد طبع الكتاب بإصلاحات وإضافات وتحقيقات جديدة في (دار اللؤلؤة)، المنصورة، مصر [٣٣٩]ه، الموافق ٢٠١٨م]، الإصدار الثالث بإصلاحات جديدة، العبيكان [٢٠١٨ه]، الموافق [٢٠١٩].

7 – عقبات في طريق الهداية، وسبل الوقاية منها، والكتاب يتناول خمسة وخمسين موضوعًا من حيث التعريف وبيان الخطر والتربية الوقائية. طبع في (دار اللؤلؤة)، المنصورة، مصر [٣٩١هـ]، الموافق [٢٠١٨]، الإصدار الثاني، العبيكان، الرياض [٤٤٠هـ]، الموافق [٢٠١٩].

٧ - دروس وعبر من رحلة سيد البشر صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. كتيب. وزارة الأوقاف، دولة الكويت، إدارة مساجد محافظة الفروانية، الطبعة الأولى [٣٩١ه]، [٢٠١٨]، الإصدار الثاني، العبيكان، الرياض [٤٤٠ه]، الموافق [٢٠١٩].



٨ - نهج الأبرار في اجتناب ما توعد عليه بالنار. والكتاب يتناول موضوعات كثيرة من حيث التعريف وبيان الخطر والتربية الوقائية. العبيكان، [٤٤٠ه]، الموافق [٢٠١٩]، دار اللؤلؤة، المنصورة، مصر [٤٤١ه]، الموافق [٢٠٢٠].

9 - سبيل الوصول إلى عنوان الأصول (في الأصول)، وهو شرح وتحقيق ودراسة لعنوان الأصول في أصول الفقه، لأبي حامد المطرزي. مطبوع في دار الضياء، الكويت، الطبعة الأولى [٣٦٦].

١٠ - الإرشاد إلى أسباب النحاة، لم يطبع.

۱۱ – آيات النداء في القرآن الكريم، دراسة تحليلية لآيات النداء تتناول (الأداة، والمنادَى، والمنادِي، وما ولي الأداة والمنادَى)، العبيكان، الرياض [٤٤٠هـ]، الموافق [٢٠١٩]، دار اللؤلؤة، المنصورة، مصر [٤٤١هـ]، الموافق [٢٠٢٠م].

۱۲ - تنوير المستبصر الفائز ببيان أحكام الجنائز، شرح وتحقيق كتاب الجنائز للفقير إلى رحمة ربّه العلي إبراهيم بن يوسف البولوي، توفي سنه [۱۶۱ه]. مطبوع في دار الضياء، الكويت، الطبعة الأولى [۳۵].

۱۳ – مذكرة في علوم القرآن. مقرر الفصل الثاني للعام الجامعي [۲۰۱۷ – ۲۰۱۲م] في الهيئة العامة للتعليم التطبيقي، قسم الدراسات الإسلامية، كلية التربية الأساسية، (الكويت – العارضية).

١٤ - آفات اللسان وسبل الوقاية والعلاج منها، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، دولة
 الكويت [٤٤٠]، العبيكان، الرياض [٤٤٠]، الموافق [٢٠١٩].

١٥ - كتب عليكم الصيام، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، دولة الكويت [١٤٤٠هـ، ٢٠١٩].

١٦ - ثلاث رسائل في الفقه، للعلامة حسن الشرنبلالي المتوفى سنة [٦٩ - ١ه]، وهي على النحو التالي:

أ. دُرُّ الكُنوز فمن عمل بها بالسعادة يفوز. وهي منظومة في أحكام الصلاة.

ب. سعادة الماجد بعمارة المساجد.

ج. إتحاف ذوي الإتقان بحكم الرهان. مطبوع في دار الضياء، الكويت، الطبعة الأولى [٣٦٦ه].



۱۷ – عنوان الأصول، لأبي حامد المطرزي. مع شرحنا له، مطبوع في دار الضياء، الكويت، الطبعة الأولى [۳۶ ۱ه].

۱۸ - أحكام الجنائز، لإبراهيم بن يوسف البولوي، توفي سنه [۱۰٤۱ه]. مطبوع في دار الضياء، الكويت، الطبعة الأولى [۳۵].

١٩ - إتحاف المهتدين بمناقب أئمَّة الدِّين مختصر (تنوير بصائر المقلدين في مناقب الأئمَّة المُّين للعلاَّمة الشيخ مرعي الحنبلي، للعلامة الشيخ أحمد الدمنهوري المتوفى سنة [١٠١ه]، الطبعة الأولى، دار الضياء، الكويت [١٤٣٥ه].

• ٢٠ – تحقيق ودراسة وشرح منظومتي الشهداء (أ. داعي الهدى بشرح منظومة الشهدا، للإمام أحمد بن عبد الرَّزاق المغربي الرَّشيدي. وشرح منظومة الشهداء، للإمام علي بن محمَّد الأجهوري)، الطبعة الأولى، دار الضياء، الكويت [٤٣٤ه].

117 - تحقيق ودراسة رسالتان في الأصول، لإسماعيل بن غنيم الجوهري المتوفى سنة [1170 هـ]. (أ. رسالة في جواز النسخ. ب. الكلم الجوامع في مسألة الأصولي لجمع الجوامع)، الطبعة الأولى، دار الضياء، الكويت [1286هـ].

٢٢ - دراسة وتحقيق (سورة الفاتحة) من التيسير في التفسير المسمى ببحر علوم التفسير،
 لنجم الدين عمر بن محمد النسفى [٥٣٧ه]، لم يطبع.

77 - تحقيق ودراسة وشرح لكتاب: (إتمام الدراية شرح نقاية العلوم)، وهي خلاصة مختارة من أربعة عشر علمًا، للإمام جلال الدين السيوطي، المتوفى سنة [٩١١ه]، دار الضياء، الكويت، طبع في مجلدين، وقد شارك في تحقيق (إتمام الدراية) الدكتور عبد الرقيب صالح الشامي، وفضيلة الشيخ مصطفى محمود سليخ.

٢٤ - الإفساد في الأرض صوره وأسبابه وسبل الوقاية منه في ضوء الكتاب والسنة، العبيكان
 ١٤٤٠هـ]، الموافق [٢٠١٩]، دار اللؤلؤة، المنصورة، مصر [٤٤١هـ]، الموافق [٢٠٢٠].

٢٥ - الخيانة صورها وأحكامها وآثارها في ضوء الكتاب والسنة، العبيكان [١٤٤٠ه]، الموافق [٢٠٢٠م].
 الموافق [٢٠١٩م]، دار اللؤلؤة، المنصورة، مصر [٤٤١ه]، الموافق [٢٠٢٠م].

٢٦ – تذكرة وبيان من علوم القرآن، لم يطبع بعد.

الأبحاث:

۱ – مبادئ التفسير العلمي لنصوص القرآن الكريم وضوابط التعريف، (محكم)، جامعة النيلين، السودان.



- ٢ ضوابط التفسير العلمي فيما يخصُّ الظَّاهِرَةَ العلميَّةَ الكونيَّة والمفسِّرَ والنَّص.
  - ٣ الحوار والمناظرة والجدل من خلال نصوص القرآن الكريم.
    - ٤ فقه التمثيل بين الإقناع والإمتاع.
    - ٥ الأقْسَام بين تحقيق الخبر وتوجيه النظر.
    - ٦ التربية الوقائية من آفات التفكك الأسري.

الدكتور على العادمجمَّ المعيضم دهان

الإيميل: Abdkader199@yahoo.com





- ﴿ الأزهر : شارع محمد عبده خلف الجامع الأزهر .
  - 01050144505 0225117747 (®
- (﴿) المنصورة : عزبة عقل بجوار جامعة الأزهر .
  - 01007868983 -0502357979











- @DarElollaa @DarElollaa
- @Dar\_Elollaa@hotmail.com
- الأزهر : شارع محمد عبده خلف الجامع الأزهر .
- 01050144505 0225117747 ®
- 💽 المنصورة : عزبة عقل بجوار جامعة الأزهر .
- 01007868983 0502357979 ®

